HISAB: Jurnal Akuntansi Lembaga Keuangan Syariah

Vol. 1 (No. 1), 2025: 44-75

https:/ /journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/ view /14

Paradigma dan Karakteristik Sistem Ekonomi Islam: Sebuah

Kajian Teoretis dan Filosofis
Paradigms and Characteristics of the Islamic Economic System: A Theoretical and

Philosophical Study

Desy Arum Sunartal

ISTAI DDI Pinrang, Indonesia; Email: desyarumdas@gmail.com

Nelia Syafriawati?

2Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia; Email: nsyafriawati@gmail.com

Mukhtar Lutfi3

3Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia; Email: mukhtarlutfi@Quin-alauddin.ac.id

Article History

Received : 2025-10-30
Revised :2025-10-31
Accepted : 2025-11-01
Published: 2025-12-01

Keywords:

Islamic Economics, Economic
Paradigm, Social Justice, Sharia
System, Falah

Corresponding author:
desyarumdas@gmail.com

Paper type:
Research paper

POLITEKNIK WAHDAH
ISLAMIYAH MAKASSAR

Program Studi

Akuntansi Lembaga Keuangan
Syariah, Politeknik Wahdah
Islamiyah

Abstract

This study aims to provide a comprehensive understanding of the paradigm
and characteristics of the Islamic economic system as an alternative to the
conventional economic system that is oriented toward materialism and
market efficiency. The research employs a descriptive qualitative method
using a library research approach through content analysis to identify core
values and principles, comparative analysis to distinguish Islamic
economics from conventional systems, and descriptive-qualitative analysis
to explain its implementation in modern economic practices. The findings
show that the Islamic economic system is a framework that places divine
values and sharia principles as the main foundation of economic activity in
order to achieve falah in this world and the hereafter. Islamic economics
offers a balanced approach between individual ownership and social
interests, making it an alternative solution that integrates economic growth
with equitable welfare distribution. In the contemporary context, the
application of the Islamic economic paradigm can be seen in the
development of Islamic finance, the halal industry, productive zakat, and
social waqf, which have become increasingly relevant in addressing the
challenges of globalization. Thus, Islamic economics has the potential to
become an economic model that is just, ethical, and sustainable.

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk memberikan pemahaman
komprehensif mengenai paradigma dan karakteristik sistem
ekonomi Islam sebagai alternatif atas sistem ekonomi konvensional
yang berorientasi pada materialisme dan efisiensi pasar. Metode
penelitian yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan
pendekatan kepustakaan (library research) melalui analisis isi untuk
mengidentifikasi nilai dan prinsip dasar, analisis komparatif untuk
membedakan ekonomi Islam dari sistem konvensional, dan analisis
deskriptif-kualitatif untuk menjelaskan implementasinya pada
praktik ekonomi modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
sistem ekonomi Islam merupakan tatanan yang menempatkan nilai
ilahiyah dan prinsip syariah sebagai fondasi utama dalam aktivitas
ekonomi guna mencapai falah di dunia dan akhirat. Ekonomi Islam
menawarkan pendekatan yang seimbang antara kepemilikan
individu dan kepentingan sosial, sehingga menjadi solusi alternatif
yang mengintegrasikan pertumbuhan ekonomi dengan pemerataan




45 HISAB: Jurnal Akuntansi Lembaga Keuangan Syariah
Vol. 1 (No. 1), 2025: 44-75
https:/ /journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/ view /14

kesejahteraan. Dalam konteks kontemporer, penerapan paradigma
ekonomi Islam dapat dilihat pada perkembangan keuangan syariah,
industri halal, zakat produktif, dan wakaf sosial, yang semakin
relevan dalam menjawab tantangan globalisasi. Dengan demikian,
ekonomi Islam berpotensi menjadi model ekonomi yang
berkeadilan, bermoral, dan berkelanjutan.

Copyright @ 2025 Authors.

Cite this article:

Sunarta, D.A., Syafriawati, N., Lutfi, M. (2025). Paradigma dan Karakteristik Sistem Ekonomi
Islam: Sebuah Kajian Teoretis dan Filosofis. HISAB: Jurnal Akuntansi Lembaga Keuangan Syariah,
1(1), 44-75. https:/ /journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/ article/ view / 14.

This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0
International (CC BY-NC-SA 4.0)

1. Pendahuluan

Perkembangan sistem ekonomi global dewasa ini menunjukkan adanya
dominasi paradigma kapitalisme dan sosialisme yang berorientasi pada keuntungan
material dan efisiensi pasar, namun sering kali mengabaikan aspek moral, keadilan
sosial, dan kesejahteraan masyarakat. Krisis ekonomi, ketimpangan distribusi
kekayaan, serta degradasi moral dalam aktivitas ekonomi menjadi bukti nyata bahwa
sistem ekonomi konvensional belum sepenuhnya mampu menciptakan kesejahteraan
yang menyeluruh bagi umat manusia. Kondisi ini mendorong munculnya kebutuhan
akan sistem ekonomi alternatif yang tidak hanya berorientasi pada pertumbuhan
ekonomi, tetapi juga menjamin keadilan sosial dan keseimbangan spiritual.

Dalam konteks ini, ekonomi Islam hadir sebagai sistem yang berlandaskan
pada nilai-nilai ilahiyah dan prinsip syariah, yang menempatkan aspek moral, etika,
dan keadilan sebagai inti dari seluruh aktivitas ekonomi. Sistem ekonomi Islam tidak
hanya memandang manusia sebagai makhluk ekonomi (homo economicus), tetapi
juga sebagai khalifah di bumi yang bertanggung jawab dalam mengelola sumber daya
alam sesuai dengan ketentuan Allah Swt. Konsep ini menegaskan bahwa tujuan utama
dari aktivitas ekonomi bukanlah sekadar pencapaian keuntungan, melainkan untuk
mewujudkan kesejahteraan (falah) yang mencakup dimensi dunia dan akhirat.

Paradigma ekonomi Islam dibangun atas prinsip tauhid, keadilan (‘adl), dan
tanggung jawab sosial, yang menuntun individu serta lembaga ekonomi agar
bertindak secara etis dan berkeadilan. Prinsip-prinsip ini menjadi dasar epistemologis
yang membedakan ekonomi Islam dari sistem konvensional. Dengan demikian,
ekonomi Islam tidak hanya berbicara tentang mekanisme pasar atau kebijakan
moneter dan fiskal, tetapi juga menyangkut nilai-nilai spiritual yang mengarahkan
perilaku ekonomi manusia agar sejalan dengan maqashid al-syariah —yakni menjaga
agama, jiwa, akal, harta, dan keturunan.

Di Indonesia, penerapan sistem ekonomi Islam semakin relevan dengan
meningkatnya kesadaran masyarakat Muslim terhadap pentingnya integrasi nilai-
nilai syariah dalam kehidupan ekonomi. Lahirnya berbagai lembaga keuangan
syariah, industri halal, serta kebijakan publik berbasis zakat dan wakaf menunjukkan
bahwa paradigma ekonomi Islam mulai mendapatkan ruang dalam praktik ekonomi



Desy Arum Sunarta, Nelia Syafriawati, Mukhtar Lutfi 46
Paradigma dan Karakteristik Sistem Ekonomi Islam: Sebuah Kajian Teoretis dan Filosofis

modern. Namun demikian, implementasi nilai-nilai ekonomi Islam dalam kehidupan
sosial-ekonomi masih menghadapi tantangan, baik dari sisi pemahaman teoretis
maupun penerapan praktis di lapangan.

Oleh karena itu, kajian mendalam mengenai paradigma dan karakteristik sistem
ekonomi Islam menjadi penting untuk dilakukan. Pembahasan ini bertujuan untuk
memahami secara komprehensif landasan filosofis dan moral dari sistem ekonomi
Islam serta karakteristik utamanya, seperti keseimbangan antara kepemilikan
individu dan kepentingan sosial, integrasi nilai moral dalam aktivitas ekonomi,
larangan riba, gharar, dan maysir, serta orientasi falah sebagai tujuan akhir. Dengan
memahami hal tersebut, diharapkan mahasiswa dan masyarakat dapat
menginternalisasi nilai-nilai ekonomi Islam dalam praktik ekonomi kontemporer,
sehingga sistem ekonomi yang dijalankan tidak hanya efisien secara material, tetapi
juga berkeadilan dan berkeberlanjutan secara spiritual dan sosial.

Oleh karena itu, berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan, penelitian ini
bertujuan untuk memberikan pemahaman komprehensif mengenai paradigma dan
karakteristik sistem ekonomi Islam. Pertama, penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis secara mendalam paradigma ekonomi Islam sebagai alternatif dari
paradigma ekonomi konvensional yang cenderung berorientasi pada materialisme
dan efisiensi pasar serta sering mengabaikan dimensi moral dan keadilan sosial.
Kedua, penelitian ini berupaya mengidentifikasi serta mengkaji secara sistematis
karakteristik utama sistem ekonomi Islam, termasuk prinsip tauhid, keadilan,
tanggung jawab sosial, serta nilai-nilai moral yang menjadi fondasi dalam seluruh
aktivitas ekonomi. Ketiga, penelitian ini bertujuan mengevaluasi implementasi
paradigma dan karakteristik ekonomi Islam dalam konteks kontemporer, khususnya
dalam pengembangan lembaga keuangan syariah, industri halal, serta instrumen
sosial Islam seperti zakat dan wakaf yang semakin relevan dalam dinamika ekonomi
modern.

Penelitian ini diharapkan memberikan beberapa manfaat, baik secara teoretis,
praktis, maupun sosial. Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi dalam
memperkaya khazanah keilmuan ekonomi Islam melalui penyajian analisis
mendalam mengenai paradigma dan karakteristik sistem ekonomi Islam. Hasil
penelitian dapat menjadi referensi ilmiah dalam pengembangan teori-teori ekonomi
Islam yang berlandaskan nilai, etika, dan maqashid al-syariah, serta menambah
literatur akademik yang mengintegrasikan dimensi moral dan spiritual dalam
aktivitas ekonomi. Sementara, secara praktis, penelitian ini bermanfaat bagi
mahasiswa, akademisi, dan praktisi sebagai rujukan dalam memahami prinsip-
prinsip dasar serta implementasi ekonomi Islam secara holistik. Bagi pembuat
kebijakan, hasil penelitian ini diharapkan memberikan wawasan dalam merumuskan
kebijakan ekonomi berbasis syariah yang berkeadilan dan berkelanjutan. Selain itu,
penelitian ini membantu masyarakat dalam memahami penerapan nilai-nilai ekonomi
Islam dalam kehidupan sehari-hari, seperti dalam transaksi ekonomi, pengelolaan
keuangan, dan praktik bisnis.

2. Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif dengan
pendekatan kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian



47 HISAB: Jurnal Akuntansi Lembaga Keuangan Syariah
Vol. 1 (No. 1), 2025: 44-75
https:/ /journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/ view /14

bertujuan menggali konsep, teori, dan prinsip-prinsip ekonomi Islam melalui
penelusuran dan analisis berbagai literatur ilmiah. Sumber data dalam penelitian ini
terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer mencakup literatur dasar
ekonomi Islam seperti karya-karya pemikir ekonomi Islam serta Al-Qur’an, Hadis,
dan dokumen terkait pemikiran ekonomi syariah. Sementara itu, data sekunder
diperoleh dari buku-buku pendukung, jurnal ilmiah, laporan penelitian, artikel
akademik, regulasi terkait ekonomi Islam di Indonesia, dan dokumen lain yang
relevan dengan topik kajian.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumen dan kajian
literatur dengan menelaah berbagai buku, jurnal, dan karya ilmiah yang berkaitan
dengan paradigma serta karakteristik sistem ekonomi Islam. Selain itu, analisis juga
dilakukan terhadap regulasi pemerintah, laporan industri halal, serta dokumen yang
diterbitkan oleh lembaga keuangan syariah sebagai bahan pendukung. Data yang
terkumpul kemudian dianalisis menggunakan beberapa pendekatan. Analisis isi
(content analysis) digunakan untuk mengidentifikasi konsep, nilai, dan karakteristik
utama sistem ekonomi Islam. Analisis komparatif digunakan untuk membandingkan
paradigma ekonomi Islam dengan sistem ekonomi konvensional sehingga terlihat
perbedaannya secara substantif. Sementara itu, analisis deskriptif-kualitatif
digunakan untuk menjelaskan implementasi nilai-nilai ekonomi Islam dalam konteks
modern, baik dalam sektor keuangan, industri halal, maupun instrumen sosial
syariah.

3. Hasil dan Pembahasan
3.1. Paradigma Ekonomi Islam
3.1.1. Pengertian Paradigma dalam Ilmu Ekonomi

Pada konteks ilmu ekonomi, paradigma mengacu pada kerangka acuan yang
mendasari pemahaman, interpretasi, dan praktik dalam bidang ini. Menurut Thomas
S. Kuhn, paradigma adalah kumpulan keyakinan, nilai, dan teknik yang diterima oleh
komunitas ilmiah, yang dapat memandu penelitian dan pembelajaran. Paradigma ini
menentukan bagaimana fenomena ekonomi dilihat, dianalisis, dan dijelaskan(Kesuma
& Hidayat, 2020). Konsep ini sangat penting dalam memahami perubahan dan evolusi
dalam teoritisasi dan praktik ekonomi, terutama karena berbagai paradigma dapat
mengarah pada pemahaman yang berbeda terhadap perilaku pasar, kebijakan
ekonomi, dan dampak sosial dari praktik ekonomi.

Salah satu implikasi signifikan dari paradigma dalam ilmu ekonomi adalah
bagaimana ia membentuk cara pandang terhadap aktivitas ekonomi masyarakat.
Misalnya, dalam konteks ekonomi Islam, terdapat pendekatan paradigmatik yang
membedakan ekonomi Islam dari ekonomi konvensional dan sosialisme, dengan
penekanan pada etika dan prinsip moral yang bersumber dari Al-Qur’an(Nurrohman,
2013). Dengan demikian, paradigma ekonomi konvensional cenderung berfokus pada
mekanisme pasar dan efisiensi, sedangkan paradigma ekonomi Islam menitikberatkan
pada keadilan sosial, keseimbangan, dan keberlanjutan(Syahputra & Nurhayati, 2022).

Perubahan paradigma dalam ekonomi juga mencerminkan perkembangan cara
berpikir manusia terhadap sumber daya dan kesejahteraan. Pergeseran dari ekonomi
berbasis sumber daya alam menuju ekonomi berbasis inovasi menunjukkan bahwa
pemahaman kita terhadap aktivitas ekonomi turut berkembang seiring kemajuan



Desy Arum Sunarta, Nelia Syafriawati, Mukhtar Lutfi 48
Paradigma dan Karakteristik Sistem Ekonomi Islam: Sebuah Kajian Teoretis dan Filosofis

teknologi dan kompleksitas sosial(Rosyid & Mubin, 2024). Dalam konteks pendidikan
ekonomi, perubahan paradigma ini menuntut penyesuaian kurikulum agar mampu
membekali peserta didik dengan wawasan yang holistik tentang hubungan antara
teori ekonomi dan dinamika praktik di dunia nyata(Irawan & Juani, 2020).

Dengan demikian, paradigma ekonomi tidak hanya memengaruhi cara
pandang terhadap aktivitas ekonomi, tetapi juga menentukan arah perkembangan
teori dan praktiknya. Pengakuan terhadap dinamika paradigma ini penting agar kita
mampu mengantisipasi tantangan baru serta menyesuaikan diri dengan perubahan
kebutuhan masyarakat. Dalam hal ini, paradigma menjadi fondasi dalam membangun
sistem ekonomi yang relevan dan adaptif terhadap perubahan zaman.

Memahami paradigma dalam konteks sistem ekonomi Islam menjadi langkah
awal yang esensial sebelum membahas sistem tersebut secara lebih mendalam.
Paradigma memberikan kerangka dasar yang memengaruhi cara kita memahami dan
mengevaluasi teori serta praktik ekonomi, termasuk dalam konteks syariah.
Paradigma ekonomi Islam bukan hanya sekadar kumpulan teori, melainkan juga
mencakup nilai dan prinsip moral yang mendasari sistem tersebut. Oleh karena itu,
pengenalan terhadap paradigma ini menjadi kunci untuk memahami karakteristik
dan aplikasi sistem ekonomi yang berlandaskan ajaran Islam.

Paradigma ekonomi Islam terbentuk dari pengaruh aspek teologis dan moral
yang bersumber dari Al-Qur’an dan Hadis. Ekonomi Islam berupaya memadukan
antara prinsip ekonomi dan etika berdasarkan ajaran agama. Hal ini menjadi pembeda
utama dengan sistem ekonomi lain yang seringkali berorientasi pada nilai-nilai
materialistis tanpa mempertimbangkan dimensi moral. Dengan memahami
paradigma ini, dapat dikenali bagaimana nilai-nilai Islam membentuk perilaku
ekonomi individu maupun masyarakat secara menyeluruh.

Lebih jauh lagi, pemahaman terhadap paradigma ekonomi Islam memiliki
relevansi tinggi terhadap kondisi perekonomian umat masa kini. Paradigma ekonomi
Islam dapat menjadi solusi atas ketidakadilan ekonomi yang muncul akibat dominasi
sistem kapitalis. Dengan memahami dasar paradigmatik ini, kita dapat menganalisis
penerapan ekonomi Islam dalam konteks sosial modern dan menilai sejauh mana
prinsip-prinsip syariah mampu menawarkan alternatif yang adil, beretika, dan
berkelanjutan.

Selain itu, perbedaan cara pandang terhadap ekonomi yang dibentuk oleh
paradigma juga tampak dalam sejarah Islam. Pemikiran ekonomi pada masa
Rasulullah SAW memiliki relevansi besar bagi sistem ekonomi syariah modern,
namun penerapannya tetap memerlukan penyesuaian dengan konteks kontemporer.
Dengan memahami paradigma yang mendasarinya, kita dapat menemukan
pendekatan yang tepat untuk mengintegrasikan prinsip-prinsip ekonomi Islam dalam
tatanan ekonomi global yang terus berkembang.

Secara keseluruhan, memahami paradigma sebelum membahas sistem
ekonomi Islam sangat penting karena paradigma menentukan cara kita melihat,
memahami, dan menerapkan konsep-konsep ekonomi Islam. Paradigma memberikan
kedalaman analisis, menjelaskan hubungan antara norma agama dan praktik
ekonomi, serta menegaskan bagaimana sistem ekonomi Islam dapat
diimplementasikan dalam kehidupan sosial-ekonomi masyarakat modern. Dengan



49 HISAB: Jurnal Akuntansi Lembaga Keuangan Syariah
Vol. 1 (No. 1), 2025: 44-75
https:/ /journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/ view /14

demikian, paradigma ekonomi Islam menjadi dasar yang mengarahkan pembentukan
sistem ekonomi yang berkeadilan, beretika, dan sesuai dengan nilai-nilai ilahiah.

3.1.2. Paradigma Tauhid sebagai Dasar Epistemologi Ekonomi Islam

Konsep tauhid berperan penting sebagai landasan epistemologis dalam sistem
ekonomi Islam, karena ia membentuk cara pandang dan pendekatan terhadap seluruh
aspek ekonomi berdasarkan keyakinan akan keesaan Tuhan. Tauhid, yang secara
harfiah berarti meng-esakan Allah, menyediakan kerangka filosofis yang menjembatani
antara keyakinan religius dan praktik ekonomi, sehingga setiap interaksi ekonomi
dilandasi oleh nilai-nilai moral dan etika sesuai ajaran Islam(Kusdewanti &
Hendrawaty, 2019). Dengan demikian, tauhid bukan hanya konsep teologis,
melainkan juga paradigma hidup yang mempengaruhi bagaimana umat Islam
memahami dan menjalankan aktivitas ekonomi.

Sebagai titik awal, tauhid menegaskan bahwa seluruh sumber daya dan
kekayaan yang ada di dunia adalah milik Allah, sementara manusia hanya berperan
sebagai pengelola (khalifah) di bumi. Pemahaman ini menegaskan bahwa manusia
tidak memiliki hak absolut atas sumber daya tersebut, melainkan bertanggung jawab
untuk mengelolanya dengan bijaksana dan sesuai syariah(Negara & Mubhlas, 2022).
Oleh karena itu, aktivitas ekonomi tidak hanya dinilai dari sisi keuntungan material,
tetapi juga dari aspek keadilan, keberlanjutan, dan kemaslahatan masyarakat, yang
semuanya mencerminkan tanggung jawab moral kepada Sang Pencipta.

Selain itu, konsep tauhid menciptakan kesadaran moral bahwa setiap transaksi
ekonomi harus dijalankan dengan integritas dan kejujuran. Prinsip ini mendorong
praktik bisnis yang tidak sekadar berorientasi pada profit, melainkan juga
memperhatikan kesejahteraan sosial(Apriyanti, 2017). Misalnya, penerapan prinsip
halal dan adil dalam transaksi ekonomi bertujuan menghindari praktik riba,
penipuan, dan ketidakadilan(Roikhani, 2022). Dalam hal ini, tauhid berfungsi sebagai
panduan etis yang mengatur perilaku individu dan lembaga ekonomi agar sejalan
dengan nilai-nilai keislaman yang menekankan keseimbangan antara kepentingan
pribadi dan kemaslahatan umum.

Lebih jauh, pemikiran tokoh-tokoh seperti Hassan Hanafi dan Asghar Ali
Engineer menegaskan bahwa tauhid bukan hanya dasar teologis, tetapi juga ideologi
sosial yang mampu menjawab berbagai tantangan ekonomi dan kemasyarakatan.
Mereka berpendapat bahwa tauhid harus diterjemahkan dalam bentuk keadilan sosial
dan pembebasan manusia dari sistem ekonomi yang menindas(Saumantri, 2023).
Dengan demikian, tauhid menjadi landasan bagi pembangunan ekonomi yang
berorientasi pada nilai kemanusiaan, bukan sekadar efisiensi atau akumulasi modal.

Melalui perspektif epistemologis ini, dapat dipahami bahwa setiap aspek
dalam ekonomi Islam berakar pada ajaran tauhid. Sistem ekonomi Islam tidak sekadar
sebuah struktur ekonomi, melainkan juga way of life yang mencerminkan komitmen
seorang Muslim dalam menjalankan perintah Allah di setiap bidang aktivitasnya,
termasuk ekonomi(Alief, 2024). Oleh karena itu, integrasi nilai-nilai tauhid dalam
seluruh aspek ekonomi menjadi krusial untuk mencapai kesejahteraan yang adil,
seimbang, dan berkelanjutan dalam masyarakat.

Paradigma tauhid juga menjadi pembeda utama antara sistem ekonomi Islam
dan sistem ekonomi konvensional. Pertama, tauhid memberikan dasar epistemologis
yang unik bagi ekonomi Islam, menekankan keesaan Allah dan tanggung jawab moral



Desy Arum Sunarta, Nelia Syafriawati, Mukhtar Lutfi 50
Paradigma dan Karakteristik Sistem Ekonomi Islam: Sebuah Kajian Teoretis dan Filosofis

manusia sebagai pengelola sumber daya. Dalam sistem ekonomi konvensional,
orientasi utama adalah keuntungan dan efisiensi yang sering kali mengabaikan nilai
moral dan etika(Hamzah, 2021). Sebaliknya, ekonomi Islam menuntut agar setiap
aktivitas ekonomi sejalan dengan prinsip-prinsip syariah yang menekankan keadilan,
keberlanjutan, dan kesejahteraan sosial.

Kedua, paradigma tauhid membentuk cara pandang yang komprehensif
terhadap hubungan manusia dan lingkungan dalam konteks ekonomi. Individu
dalam ekonomi Islam tidak dipandang sebagai agen rasional semata, tetapi sebagai
khalifah yang berkewajiban mengelola sumber daya alam demi kesejahteraan
umat(Kusdewanti & Hendrawaty, 2019). Hal ini berbeda dari sistem ekonomi
konvensional yang menempatkan individu sebagai makhluk ekonomi yang
berorientasi pada maksimisasi utilitas tanpa mempertimbangkan dampak sosial dan
ekologis dari tindakannya.

Ketiga, tauhid mengedepankan nilai etika dalam seluruh bentuk transaksi
ekonomi. Prinsip-prinsip syariah seperti larangan riba (bunga), maysir (spekulasi),
dan gharar (ketidakpastian)(Huwaida, 2022) menjadi kontrol moral terhadap perilaku
pasar. Dengan demikian, sistem ekonomi Islam berupaya menciptakan lingkungan
ekonomi yang stabil, transparan, dan berkeadilan, berbeda dengan sistem
konvensional yang bercirikan kompetisi bebas dan berpotensi menimbulkan
ketimpangan sosial.

Selanjutnya, tauhid juga melahirkan pandangan holistik terhadap
kesejahteraan dan kemakmuran. Dalam ekonomi Islam, kesejahteraan tidak hanya
diukur dari peningkatan pendapatan atau produk domestik bruto, tetapi juga
mencakup keseimbangan spiritual, sosial, dan moral. Paradigma ini memungkinkan
masyarakat mewujudkan keadilan sosial dan ekonomi yang menyeluruh, sedangkan
sistem konvensional cenderung menitikberatkan pada indikator materialistik seperti
pertumbuhan GDP semata.

Akhirnya, paradigma tauhid menjadi sumber inspirasi bagi pengembangan
ekonomi yang inovatif dan berkelanjutan. Prinsip ini mendorong pendekatan
ekonomi yang berbasis komunitas, kolaboratif, dan berorientasi pada kemaslahatan
bersama, bukan hanya profit individual(Sirajudin, 2019). Dengan demikian, tauhid
tidak hanya berfungsi sebagai prinsip spiritual yang abstrak, tetapi juga sebagai
pedoman praktis dalam penyusunan kebijakan ekonomi yang berkeadilan dan
berkeberlanjutan.

Secara keseluruhan, paradigma tauhid menegaskan keunikan sistem ekonomi
Islam dibandingkan dengan sistem ekonomi konvensional. la menghadirkan
pendekatan yang komprehensif, etis, dan humanis dalam mengatur kehidupan
ekonomi, dengan menempatkan kesejahteraan sosial dan tanggung jawab moral
sebagai tujuan utama. Dengan menjadikan tauhid sebagai pusat dari seluruh aktivitas
ekonomi, sistem ekonomi Islam berpotensi melahirkan tatanan ekonomi yang adil,
berkelanjutan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat.

3.1.3. Asumsi Dasar Manusia dalam Paradigma Islam (Homo Islamicus)

Pandangan Islam terhadap hakikat manusia sebagai khalifah dan ‘abd Allah
memiliki pengaruh yang besar terhadap perilaku ekonomi individu dan masyarakat.
Dalam Islam, manusia dipandang memiliki dua fungsi utama: sebagai khalifah
(pemimpin di bumi) yang bertugas mengelola dan memelihara sumber daya alam,



51 HISAB: Jurnal Akuntansi Lembaga Keuangan Syariah
Vol. 1 (No. 1), 2025: 44-75
https:/ /journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/ view /14

serta sebagai ‘abd Allah (hamba Allah) yang wajib beribadah dan tunduk kepada
perintah-Nya(khaerat, 2022). Kesatuan dari kedua fungsi ini melahirkan dasar moral
dan etika yang kuat dalam sistem ekonomi Islam, di mana seluruh aktivitas ekonomi
dipandang sebagai bagian dari pengabdian kepada Allah sekaligus tanggung jawab
sosial terhadap sesama manusia.

Pertama, konsep khalifth memberikan pemahaman bahwa manusia tidak
memiliki hak absolut atas sumber daya yang ada di muka bumi. Sebagai pengelola,
manusia dituntut untuk bertindak secara bijak, bertanggung jawab, dan adil dalam
memanfaatkan sumber daya alam. Hal ini berbeda dengan paradigma ekonomi
konvensional yang cenderung berfokus pada akumulasi kekayaan pribadi tanpa
mempertimbangkan dampak sosial maupun ekologis. Dalam ajaran Islam,
penggunaan sumber daya harus mempertimbangkan aspek keberlanjutan dan
keadilan sosial(Nurasiti & Mursalin, 2023). Dengan memahami tanggung jawab ini,
perilaku ekonomi individu dalam Islam akan lebih terarah untuk memenuhi
kebutuhan masyarakat luas dan menjaga keseimbangan lingkungan.

Kedua, sebagai ‘abd Allah, tindakan ekonomi seorang Muslim harus
mencerminkan kepatuhan terhadap nilai-nilai moral dan prinsip syariah yang
bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah. Prinsip ini mencakup seluruh aspek kegiatan
ekonomi, termasuk produksi, distribusi, konsumsi, dan investasi. Setiap bentuk
praktik ekonomi yang mengandung riba, penipuan, eksploitasi, atau ketidakadilan
dilarang keras dalam Islam(Bawafie et al., 2024). Dalam konteks ini, kesadaran
spiritual berfungsi sebagai kontrol internal yang membimbing individu untuk
senantiasa berperilaku jujur, adil, dan bertanggung jawab dalam setiap transaksi
ekonomi.

Selanjutnya, peran khalifah juga mengandung makna tanggung jawab sosial
yang luas. Sebagai pemegang amanah untuk menjaga dan memelihara bumi, manusia
diharapkan berkontribusi terhadap kesejahteraan sosial dan pelestarian lingkungan.
Hal ini mencakup perilaku ekonomi yang mendorong kelestarian sumber daya,
mencegah eksploitasi berlebihan, serta menolak praktik ekonomi yang merusak
tatanan ekologis dan sosial. Oleh karena itu, sistem ekonomi Islam menekankan
keseimbangan antara kepentingan ekonomi dan nilai kemanusiaan, keadilan sosial,
serta keharmonisan lingkungan(Umam & Soleh, 2023).

Secara keseluruhan, konsepsi manusia sebagai khalifah dan ‘abd Allah
membentuk fondasi etis dan moral yang kokoh dalam sistem ekonomi Islam. Berbeda
dengan sistem ekonomi konvensional yang menitikberatkan pada efisiensi dan
keuntungan, ekonomi Islam berupaya membangun kesejahteraan yang holistik dan
berkelanjutan, mencakup aspek spiritual, sosial, dan lingkungan. Pendekatan ini
memperlihatkan bahwa Islam memandang ekonomi bukan semata aktivitas material,
tetapi juga bagian dari ibadah yang bernilai transendental.

Perbedaan pandangan ini semakin tampak jelas ketika dibandingkan antara
konsep homo Islamicus dalam ekonomi Islam dan homo economicus dalam ekonomi
konvensional. Konsep homo economicus menggambarkan manusia sebagai individu
rasional yang bertindak untuk memaksimalkan utilitas atau keuntungan pribadi.
Dalam pandangan ini, kegiatan ekonomi didorong oleh kepentingan diri dan
persaingan pasar, tanpa mempertimbangkan implikasi moral atau sosial dari tindakan



Desy Arum Sunarta, Nelia Syafriawati, Mukhtar Lutfi 52
Paradigma dan Karakteristik Sistem Ekonomi Islam: Sebuah Kajian Teoretis dan Filosofis

tersebut. Akibatnya, sistem ekonomi yang berlandaskan paradigma ini sering kali
mengarah pada perilaku konsumtif dan penumpukan kekayaan yang tidak merata.

Sebaliknya, konsep homo Islamicus menawarkan pandangan yang lebih
komprehensif mengenai hakikat manusia sebagai ‘abd Allah dan khalifah. Dalam
perspektif ini, manusia tidak hanya dipandang sebagai makhluk ekonomi yang
rasional, tetapi juga sebagai agen moral yang memiliki tanggung jawab sosial dan
spiritual atas setiap keputusan ekonominya. Aktivitas ekonomi dalam Islam
dipandang sebagai bagian dari ibadah (‘ibadah ijtima’iyyah), di mana setiap tindakan
harus mencerminkan nilai-nilai keadilan, kesetaraan, dan etika. Dengan demikian,
tujuan ekonomi bukan sekadar memperoleh keuntungan, melainkan mewujudkan
kesejahteraan bersama dan keberlanjutan hidup(Khairunnisa & Nofrianto, 2023).

Selain itu, pendekatan terhadap nilai sosial dan lingkungan antara kedua
paradigma ini sangat berbeda. Dalam paradigma homo economicus, nilai sosial dan
moral sering kali diabaikan, yang dapat menyebabkan ketimpangan sosial, eksploitasi
sumber daya, dan kerusakan lingkungan. Sebaliknya, dalam paradigma homo
Islamicus, nilai-nilai tersebut menjadi bagian integral dalam pengambilan keputusan
ekonomi. Islam menuntun manusia untuk memperhatikan aspek keadilan sosial dan
kelestarian lingkungan dalam setiap aktivitas ekonomi(Paizal et al., 2023).

Dengan demikian, perbedaan mendasar antara kedua konsep tersebut terletak
pada tujuan dan motivasi dalam aktivitas ekonomi. Homo economicus berfokus pada
kepentingan pribadi dan keuntungan material tanpa pertimbangan moral, sedangkan
homo Islamicus menempatkan nilai-nilai spiritual, moral, dan sosial sebagai dasar
dalam pengambilan keputusan ekonomi. Pendekatan ekonomi Islam melalui konsep
homo Islamicus berupaya menyeimbangkan antara kesejahteraan individu dan
kemaslahatan masyarakat, sehingga menghasilkan sistem ekonomi yang lebih adil,
etis, dan berkelanjutan.

3.1.4. Perbedaan Paradigma Ekonomi Islam dengan Ekonomi Konvensional
Perbedaan mendasar antara paradigma ekonomi Islam, kapitalis, dan sosialis
terletak pada prinsip dasar yang membimbing aktivitas ekonomi, nilai-nilai yang
dijunjung, serta tujuan dari sistem ekonomi itu sendiri.
a. Prinsip Dasar:

1) Paradigma Ekonomi Islam berlandaskan pada prinsip tauhid, yaitu keesaan
Allah, yang mendorong setiap tindakan ekonomi untuk mempertimbangkan
moralitas dan tanggung jawab sosial. Dalam sistem ini, sumber daya
dianggap milik Allah dan manusia berfungsi sebagai pengelola yang
bertanggung jawab.

2) Paradigma Kapitalis, di sisi lain, berfokus pada kebebasan individu dan hak-
hak kepemilikan pribadi dengan tujuan meraih keuntungan maksimal. Di
sini, terdapat keyakinan bahwa sumber daya harus digunakan untuk
memenuhi kebutuhan individu tanpa banyak pertimbangan pada dampak
sosial atau moral.

3) Paradigma Sosialis menekankan kepemilikan kolektif dan distribusi sumber
daya wuntuk mencapai kesetaraan sosial. Sosialisme berupaya
menghilangkan kelas dan menciptakan kesejahteraan bagi semua anggota
masyarakat melalui pengaturan dan kontrol terhadap ekonomi(Salim et al.,
2023).



53 HISAB: Jurnal Akuntansi Lembaga Keuangan Syariah
Vol. 1 (No. 1), 2025: 44-75
https:/ /journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/ view /14

b. Nilai-Nilai yang Dijunjung;:

1) Ekonomi Islam mengedepankan nilai-nilai seperti keadilan, keberlanjutan,
dan kemaslahatan (benefit to society). Dalam ekonomi Islam, setiap transaksi
diharapkan tidak hanya menguntungkan pihak tertentu tetapi juga
membawa manfaat bagi masyarakat. Riba (bunga) dan praktik eksploitasi
dilarang dalam sistem ekonomi Islam, yang menciptakan lingkungan yang
lebih adil(Burhanuddin, 2020).

2) Dalam kapitalisme, nilai bersaing lebih ditekankan, sehingga dapat
menyebabkan ketidakadilan dalam distribusi kekayaan. Hal ini bisa
mengarah pada permasalahan seperti kemiskinan dan kesenjangan sosial.

3) Sosialisme menekankan kolektivitas dan keadilan, tetapi sering kali
mengorbankan kebebasan individu dan insentif untuk berinovasi, yang
dapat berujung pada stagnasi ekonomi dan kurangnya efisiensi dalam
alokasi sumber daya.

¢. Tujuan dari Sistem Ekonomi:

1) Tujuan ekonomi Islam adalah untuk mencapai kesejahteraan yang
berkeadilan secara sosial dan distribusi yang merata, serta memberikan
makna spiritual dalam menjalankan aktivitas ekonomi. Konsep maqasid al-
shariah juga menjadi dasar dalam menentukan tujuan ekonomi.

2) Tujuan kapitalisme adalah akumulasi kekayaan dan peningkatan
produktivitas melalui kepemilikan pribadi, dengan minimalnya intervensi
pemerintah dalam pasar.

3) Tujuan sosialisme adalah menciptakan kesetaraan dan keadilan sosial, sering
kali melalui kontrol pemerintah yang ketat terhadap ekonomi, yang kadang-
kadang mengurangi efisiensi dan inovasi(Salim et al., 2023).

d. Metodologi:

1) Dalam sistem ekonomi Islam, perdagangan dan transaksi diatur oleh hukum
syariah, yang memberikan batasan-batasan etis dan moral dalam aktivitas
ekonominya.

2) Kapitalisme berfokus pada mekanisme pasar dan hukum permintaan-
penawaran dengan batasan moralis yang minim, sedangkan sosialisme
cenderung mengontrol cara-cara produksi dan distribusi untuk memastikan
keadilan.

Kesimpulannya, paradigma ekonomi Islam menawarkan pendekatan yang
lebih holistik dan etis dibandingkan dengan paradigma kapitalis dan sosialis. Ini
mencerminkan sebuah sistem yang tidak hanya berorientasi keuntungan tetapi juga
memperhatikan tanggung jawab sosial, etika, dan harmoni dalam masyarakat.
Dengan demikian, ada dimensi spiritual dan moral yang signifikan dalam ekonomi
Islam, yang membedakannya dari sistem lain yang cenderung lebih materialistis.

3.2. Karakteristik Sistem Ekonomi Islam
3.2.1. Berbasis Ketuhanan (Ilahiyyah)

Prinsip ketuhanan merupakan landasan fundamental dalam pengaturan
aktivitas ekonomi, terutama dalam masyarakat yang berpegang pada nilai-nilai
spiritual dan moral. Dalam ekonomi Islam, prinsip ini menempatkan etika dan
keadilan sosial sebagai pijakan utama untuk menciptakan keseimbangan antara
kepentingan individu dan kepentingan kolektif. Tujuannya adalah melindungi



Desy Arum Sunarta, Nelia Syafriawati, Mukhtar Lutfi 54
Paradigma dan Karakteristik Sistem Ekonomi Islam: Sebuah Kajian Teoretis dan Filosofis

masyarakat dari praktik eksploitatif yang dapat merugikan kesejahteraan bersama.
Sejalan dengan hal ini, penelitian yang dilakukan oleh Wati et al. menekankan
pentingnya rasionalitas ekonomi Islam yang menyeimbangkan antara tujuan duniawi
dan spiritual, dengan tetap memperhatikan prinsip mashlahah sebagai jaminan bagi
terpeliharanya agama, jiwa, akal, dan harta(Wati et al., 2024).

Implementasi prinsip ketuhanan dalam bidang ekonomi tercermin secara nyata
dalam sistem distribusi pendapatan yang adil. Sistem ekonomi Islam menolak
akumulasi kekayaan pada segelintir pihak dan menegaskan pentingnya pemerataan
harta di tengah masyarakat. Kambali menegaskan bahwa keadilan dan kesejahteraan
bersama merupakan tujuan utama dari distribusi pendapatan dalam ekonomi Islam,
yang mengharuskan adanya keseimbangan sosial dan pelarangan terhadap
penimbunan harta(Kambali, 2021). Dengan demikian, distribusi pendapatan bukan
sekadar aktivitas ekonomi, tetapi juga wujud pengamalan nilai-nilai ketuhanan yang
menuntun manusia untuk menjaga harmoni sosial.

Keadilan ekonomi dan perlindungan terhadap masyarakat dari praktik
penindasan menjadi bagian yang tak terpisahkan dari prinsip ketuhanan tersebut.
Pratama et al. menunjukkan bahwa prinsip-prinsip ekonomi Islam seperti keadilan
dan kesetaraan tetap relevan dan dapat diadaptasi dalam praktik bisnis
modern(Pratama et al., 2023). Dengan berpegang pada nilai keadilan, pelaku ekonomi
diarahkan untuk bertindak secara bertanggung jawab dan menjadikan kesejahteraan
sosial sebagai ukuran keberhasilan ekonomi, bukan semata laba finansial.

Selanjutnya, nilai-nilai ketuhanan juga berperan penting dalam membentuk
etika kewirausahaan Islam. Rasidin et al. menegaskan bahwa ajaran-ajaran sufi
memberikan fondasi spiritual bagi praktik ekonomi dengan menjadikan prinsip
ketuhanan sebagai pusat orientasi dalam setiap aktivitas usaha. Dalam pandangan
tarekat Idrisiyyah, keterlibatan Nabi Muhammad SAW dalam perdagangan menjadi
teladan bahwa aktivitas ekonomi harus dikelola dengan prinsip-prinsip ketuhanan,
kitabiah, dan kepemimpinan yang baik(Rasidin et al., 2023). Hal ini menunjukkan
bahwa spiritualitas tidak hanya menjadi aspek moral, tetapi juga pedoman strategis
dalam mengelola usaha.

Prinsip ketuhanan pun memiliki implikasi kuat dalam kebijakan fiskal syariah.
Saputra dan Mirawati menguraikan bahwa pengaturan fiskal dalam Islam didasarkan
pada tiga prinsip utama: ketuhanan, khalifah, dan keadilan, yang saling terhubung
dalam pengelolaan serta distribusi pendapatan negara(Saputra & Mirawati, 2023).
Pendekatan ini menegaskan bahwa kesejahteraan publik tidak akan tercapai tanpa
fondasi moral dan spiritual yang kuat dalam kebijakan ekonomi. Dengan demikian,
ekonomi yang berlandaskan ketuhanan diharapkan mampu menciptakan keadilan
sosial yang berkelanjutan dan manfaat bagi seluruh lapisan masyarakat.

Secara keseluruhan, penerapan prinsip ketuhanan dalam ekonomi Islam bukan
hanya bentuk ketaatan spiritual, tetapi juga strategi untuk membangun sistem
ekonomi yang adil dan inklusif. Prinsip ini mendorong keseimbangan antara
pertumbuhan dan pemerataan, serta melindungi hak individu dalam bingkai nilai
etika dan moral. Ekonomi berlandaskan ketuhanan tidak hanya menghasilkan
kemakmuran material, tetapi juga membangun tatanan sosial yang berkeadilan dan
berkeberlanjutan.



55 HISAB: Jurnal Akuntansi Lembaga Keuangan Syariah
Vol. 1 (No. 1), 2025: 44-75
https:/ /journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/ view /14

Implikasi etis dari orientasi ketuhanan ini terlihat jelas dalam perilaku pelaku
ekonomi. Prinsip ini mendorong mereka untuk bertindak secara etis, berkeadilan, dan
memiliki tanggung jawab sosial yang tinggi, sehingga tercipta lingkungan ekonomi
yang menjunjung tinggi nilai moral. Dengan demikian, orientasi ketuhanan menjadi
landasan normatif bagi penerapan prinsip-prinsip ekonomi syariah di berbagai sektor
kehidupan.

Pertama, nilai etika dalam pengambilan keputusan ekonomi sangat
dipengaruhi oleh orientasi ketuhanan. Pratama et al. menegaskan bahwa prinsip-
prinsip syariah seperti keadilan dan perlindungan konsumen memiliki pengaruh
signifikan terhadap praktik bisnis modern. Pelaku ekonomi tidak hanya dituntut
untuk mencari keuntungan finansial, tetapi juga memastikan bahwa aktivitasnya
tidak menimbulkan kerugian sosial. Sejalan dengan itu, Hafiz dan Muhibban
menekankan pentingnya evaluasi kebijakan ekonomi berbasis prinsip syariah guna
mencapai kesejahteraan masyarakat(Hafiz & Muhibban, 2024). Prinsip etika ini
menjadi panduan moral dalam setiap keputusan investasi dan kebijakan ekonomi.

Kedua, orientasi ketuhanan menuntun pelaku bisnis untuk memperhatikan
kepentingan masyarakat secara luas. Muhibban dan Munir menjelaskan bahwa
prinsip maslahah dalam hukum Islam mengharuskan setiap kegiatan ekonomi untuk
mempertimbangkan kepentingan umum dan menghindari kerugian sosial(Muhibban
& Munir, 2023). Nilai ini mendorong terciptanya praktik bisnis yang selaras dengan
hablum minallah (hubungan dengan Tuhan) dan hablum minan-nas (hubungan antar
manusia), sehingga keseimbangan spiritual dan sosial dapat terwujud dalam aktivitas
ekonomi.

Ketiga, dalam konteks tanggung jawab sosial perusahaan, etika ketuhanan
menjadi pendorong utama bagi terbentuknya budaya bisnis yang berorientasi pada
kemaslahatan. Dengan demikian, tanggung jawab sosial perusahaan dalam perspektif
Islam tidak hanya menyangkut program CSR, tetapi juga menyentuh aspek
keberlanjutan dan keadilan ekologis.

Terakhir, pendidikan etika berbasis ketuhanan berperan penting dalam
membentuk karakter ekonomi generasi mendatang. Sari et al. menunjukkan bahwa
pendidikan ekonomi yang menanamkan nilai keterbukaan dalam keluarga dapat
meningkatkan kesadaran anak terhadap pengelolaan keuangan yang bertanggung
jawab. Jika prinsip ketuhanan diajarkan sejak dini, maka generasi berikutnya akan
memiliki kepekaan sosial dan moral yang tinggi dalam menghadapi tantangan
ekonomi modern.

Secara keseluruhan, orientasi ketuhanan tidak hanya menjadi fondasi spiritual,
tetapi juga pemandu etis bagi seluruh aktivitas ekonomi. Melalui penerapan prinsip
ini, ekonomi Islam diharapkan dapat menghadirkan sistem yang lebih adil,
berkelanjutan, dan berorientasi pada kesejahteraan umat manusia. Dengan demikian,
prinsip ketuhanan menjadi pilar utama dalam mewujudkan keadilan sosial dan
kemaslahatan universal dalam sistem ekonomi yang beradab.

3.2.2. Keseimbangan antara Kepemilikan Individu dan Kepentingan Sosial

Islam memberikan kerangka kerja yang komprehensif dalam mengatur hak
kepemilikan individu dengan tujuan agar tetap selaras dengan kepentingan
masyarakat secara keseluruhan. Dalam pandangan Islam, kepemilikan bukanlah hak
mutlak yang dimiliki oleh individu, tetapi lebih merupakan amanah dari Allah yang



Desy Arum Sunarta, Nelia Syafriawati, Mukhtar Lutfi 56
Paradigma dan Karakteristik Sistem Ekonomi Islam: Sebuah Kajian Teoretis dan Filosofis

mengharuskan pemiliknya untuk menggunakan harta dan sumber daya secara
bertanggung jawab dan etis. Konsep ini ditanamkan melalui prinsip bahwa semua
kekayaan sebenarnya milik Allah, dan manusia bertindak sebagai khalifah (pengelola)
di bumi ini(Salam et al., 2025).

Pertama, salah satu cara Islam mengatur hak kepemilikan individu adalah
melalui pengenaan kewajiban sosial, seperti zakat dan infaq. Zakat, yang merupakan
salah satu dari lima rukun Islam, mengharuskan individu yang mampu untuk
menyisihkan sebagian dari kekayaannya untuk membantu yang membutuhkan. Hal
ini tidak hanya berfungsi untuk mengurangi kemiskinan, tetapi juga untuk
menciptakan keseimbangan dalam distribusi kekayaan di masyarakat. Dengan
demikian, meskipun individu memiliki hak untuk memiliki kekayaan, mereka juga
memiliki tanggung jawab untuk memperhatikan orang lain, sehingga kepentingan
masyarakat tidak terabaikan.

Kedua, Islam menekankan pembatasan dalam hak kepemilikan individu agar
bersinergi dengan kepentingan umum. Fahira mengemukakan bahwa sistem
kepemilikan dalam Islam memberikan perlindungan terhadap kepentingan publik
dengan membatasi ekses dari kepemilikan pribadi, mendorong para pemilik untuk
mengelola harta mereka demi kesejahteraan semua, bukan hanya untuk kepuasan
pribadi(Fahira, 2021). Dengan demikian, individu harus menyadari bahwa hak
mereka untuk memiliki juga memerlukan kewajiban untuk tidak menimbun kekayaan
tanpa memberikan manfaat kepada masyarakat.

Ketiga, pihak negara memiliki legitimasi untuk melakukan intervensi dalam
kepemilikan individu apabila dilatarbelakangi oleh kepentingan masyarakat. Zaki
menjelaskan bahwa dalam sistem ekonomi Islam, ada ruang bagi negara untuk
mengatur kepemilikan dengan tujuan keadilan distributif dan keseimbangan
ekonomi. Negara dapat mengimplementasikan regulasi yang memastikan hak
individu untuk memiliki tidak merugikan orang lain atau menciptakan ketimpangan
sosial yang signifikan. Ini menunjukkan bahwa meskipun hak kepemilikan dipandang
sebagai hak individu, kesejahteraan masyarakat tetap menjadi prioritas utama.

Selanjutnya, para pelaku ekonomi juga dilibatkan dalam konsep tanggung
jawab sosial, seperti yang dinyatakan oleh Lubis et al. Mereka mencatat bahwa
kepemilikan dalam Islam diikat oleh nilai-nilai etika dan keadilan sosial, mendorong
pemilik untuk berkontribusi kepada masyarakat dengan cara yang positif(Lubis et al.,
2024). Ini termasuk kembali kepada masyarakat melalui CSR (Corporate Social
Responsibility) yang dapat memperkuat ikatan komunitas dan memastikan bahwa
keuntungan ekonomi tidak hanya dinikmati oleh segelintir orang, tetapi juga
berkontribusi pada kemakmuran kolektif.

Akhirnya, pendidikan dan pemahaman tentang kepemilikan yang
bertanggung jawab menjadi sangat penting dalam konteks ini. Islam mendorong
pelatihan dan pendidikan yang menekankan pentingnya integritas, keadilan, dan
penggunaan sumber daya untuk kebaikan bersama(Wijayanti et al., 2024). Dengan
memberikan kesadaran kepada individu tentang tanggung jawab sosial dan ekonomi
mereka, diharapkan generasi mendatang dapat lebih bertanggung jawab dalam
mengelola kepemilikan mereka, demi kesejahteraan masyarakat secara keseluruhan.

Secara keseluruhan, struktur dan prinsip kepemilikan dalam Islam
mengedepankan keseimbangan antara hak individu dengan tanggung jawab sosial.



57 HISAB: Jurnal Akuntansi Lembaga Keuangan Syariah
Vol. 1 (No. 1), 2025: 44-75
https:/ /journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/ view /14

Ini menciptakan kondisi yang diharapkan dapat menghindari ketimpangan serta
meningkatkan kesejahteraan masyarakat, dan memastikan bahwa setiap individu
memahami peran penting mereka sebagai pengelola dan bukan hanya pemilik
kekayaan semata.

3.2.3. Integrasi antara Nilai Moral dan Aktivitas Ekonomi

Moralitas memiliki peranan yang sangat krusial dalam aktivitas ekonomi Islam,
karena penerapan nilai-nilai moral tidak hanya memandu perilaku individu, tetapi
juga membentuk interaksi sosial yang berkelanjutan dalam konteks ekonomi. Dalam
pandangan Islam, aktivitas ekonomi seharusnya tidak dilakukan semata-mata untuk
mengejar keuntungan finansial, tetapi harus mencerminkan etika dan tanggung jawab
sosial terhadap sesama. Dengan demikian, moralitas berfungsi sebagai fondasi utama
yang menjaga keseimbangan antara kepentingan individu dan kesejahteraan
masyarakat.

Pertama, moralitas dalam ekonomi Islam terintegrasi dalam setiap aspek
transaksi ekonomi. Firdiansyah et al. menjelaskan bahwa pembelajaran ekonomi Islam
berupaya menanamkan nilai-nilai moral dalam perilaku ekonomi mahasiswa, yang
pada gilirannya menciptakan kesadaran akan tanggung jawab sosial dalam
berbisnis(Firdiansyah et al., 2024). Nilai moral yang kuat membantu individu
menghindari praktik merugikan seperti riba, penipuan, dan eksploitasi, serta
menumbuhkan keadilan dan transparansi dalam setiap transaksi. Hal ini
menunjukkan bahwa moralitas bukan hanya ideal normatif, tetapi juga instrumen
praktis dalam menciptakan keadilan ekonomi.

Kedua, moralitas juga memainkan peranan penting dalam proses pengambilan
keputusan dan pengalokasian sumber daya. Damayanti et al. menekankan bahwa
perilaku ekonomi individu tidak dapat dipisahkan dari pertimbangan
moralitas(Damayanti et al.,, 2020). Dalam kerangka ekonomi Islam, keputusan
ekonomi harus mempertimbangkan nilai-nilai etika dan kesejahteraan sosial, bukan
semata profitabilitas. Oleh karena itu, distribusi pendapatan dan kekayaan diarahkan
untuk mencegah ketimpangan dan memastikan tercapainya kemaslahatan bersama.

Selanjutnya, ekonomi Islam menegaskan bahwa kesejahteraan sejati mencakup
aspek material, moral, dan spiritual secara bersamaan. Rahmah et al. menyatakan
bahwa kesejahteraan dalam ekonomi Islam menekankan nilai-nilai kemanusiaan, di
mana moralitas menjadi bagian integral dalam mencapai falah atau kebahagiaan
hakiki(Rahmah et al., 2024). Dengan demikian, kesejahteraan dalam pandangan Islam
tidak diukur dari banyaknya harta, tetapi dari sejauh mana kekayaan tersebut
memberikan manfaat sosial dan meningkatkan kualitas moral individu serta
masyarakat.

Lebih jauh, moralitas juga berfungsi sebagai kritik terhadap sistem ekonomi
kapitalis yang cenderung menomorsatukan profitabilitas tanpa mempertimbangkan
nilai-nilai sosial. Sistem distribusi kapitalis sering kali mengabaikan aspek moral,
sehingga menimbulkan ketimpangan sosial dan ketidakadilan. Dalam konteks ini,
ekonomi Islam hadir sebagai alternatif yang menyeimbangkan antara efisiensi
ekonomi dan keadilan sosial, di mana nilai moral menjadi pemandu dalam
pengambilan kebijakan ekonomi.

Selain itu, pembentukan moralitas ekonomi tidak dapat dilepaskan dari peran
pendidikan. Pendidikan ekonomi yang berlandaskan nilai-nilai moral dapat



Desy Arum Sunarta, Nelia Syafriawati, Mukhtar Lutfi 58
Paradigma dan Karakteristik Sistem Ekonomi Islam: Sebuah Kajian Teoretis dan Filosofis

membentuk karakter pelaku ekonomi yang adil, beretika, dan memiliki kesadaran
sosial tinggi. Melalui pendidikan, nilai-nilai kejujuran, tanggung jawab, dan empati
dapat ditanamkan sejak dini, sehingga generasi mendatang mampu menjalankan
aktivitas ekonomi secara etis dan berkeadilan.

Secara keseluruhan, moralitas dan aktivitas ekonomi dalam Islam merupakan
dua hal yang tidak dapat dipisahkan. Setiap tindakan ekonomi harus dilandasi nilai-
nilai moral untuk mencapai kesejahteraan yang berkeadilan dan berkelanjutan.
Dengan menjadikan moralitas sebagai landasan utama, sistem ekonomi Islam mampu
menciptakan lingkungan sosial yang harmonis, transparan, dan berorientasi pada
kemaslahatan umat.

Penerapan nilai-nilai etika Islam dalam aktivitas ekonomi memiliki potensi
besar dalam meningkatkan integritas dan keberlanjutan ekonomi. Nilai-nilai moral
dan spiritual yang diusung oleh Islam tidak hanya memperkuat fondasi etika bisnis,
tetapi juga membentuk tatanan ekonomi yang stabil, inklusif, dan berorientasi jangka
panjang. Dengan demikian, etika Islam berfungsi sebagai pengikat antara dimensi
spiritual dan rasional dalam aktivitas ekonomi modern.

Pertama, integritas dalam bisnis dapat dicapai melalui penerapan etika bisnis
Islam yang menuntut kejujuran, keadilan, dan tanggung jawab. Pedagang Muslim di
sektor pariwisata yang menerapkan etika bisnis Islam tidak hanya berorientasi pada
keuntungan, tetapi juga memperhatikan kepuasan konsumen dan dampak sosial bagi
masyarakat. Ini memperlihatkan bahwa moralitas bukan sekadar pedoman pribadi,
tetapi juga menjadi strategi bisnis yang menjamin keberlanjutan dan kepercayaan
publik.

Kedua, prinsip tanggung jawab sosial menjadi pilar penting dalam ekonomi
Islam. Nilai-nilai seperti tanggung jawab, keadilan, dan ihsan (kebaikan) harus
menjadi dasar dalam pengelolaan bisnis, termasuk di sektor perhotelan. Ketika
perusahaan menerapkan nilai-nilai tersebut, mereka tidak hanya memperkuat
hubungan dengan masyarakat, tetapi juga menciptakan sistem ekonomi yang
berkelanjutan karena adanya kepercayaan dan penerimaan sosial.

Selanjutnya, penerapan prinsip syariah juga berperan dalam meningkatkan
transparansi dan mencegah korupsi dalam sistem ekonomi. Integrasi prinsip-prinsip
syariah dalam regulasi ekonomi dapat memperkuat akuntabilitas dan integritas sektor
publik maupun swasta(Prayoga et al., 2023). Dengan sistem yang transparan dan etis,
kepercayaan masyarakat terhadap institusi ekonomi akan meningkat, yang pada
akhirnya memperkuat stabilitas dan pertumbuhan ekonomi nasional.

Selain praktik ekonomi, pendidikan juga menjadi fondasi dalam membangun
moralitas dan etika generasi penerus. Setyawan et al. menekankan bahwa meskipun
penelitian mereka berfokus pada konteks politik, nilai-nilai etika Islam dalam
pendidikan dapat diterapkan dalam bidang ekonomi untuk membentuk individu
yang berintegritas dan berjiwa sosial. Pendidikan berbasis moralitas Islam ini
merupakan investasi jangka panjang dalam menciptakan sumber daya manusia yang
kompeten sekaligus beretika.

Lebih jauh, prinsip tauhid sebagai inti ajaran Islam memberikan paradigma
holistik bagi pengelolaan ekonomi. Nilai-nilai spiritual Islam dapat diintegrasikan
dengan tantangan ekonomi modern, termasuk dalam menghadapi perubahan
teknologi(Azka & Jenuri, 2024). Prinsip tauhid mendorong pelaku ekonomi untuk



59 HISAB: Jurnal Akuntansi Lembaga Keuangan Syariah
Vol. 1 (No. 1), 2025: 44-75
https:/ /journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/ view /14

mempertimbangkan dampak moral dan sosial dari setiap keputusan, sehingga
tercipta sistem ekonomi yang lebih seimbang antara aspek material dan spiritual.

Akhirnya, implementasi konsep bisnis berbasis syariah berperan dalam
pemberdayaan ekonomi lokal dan peningkatan kesejahteraan masyarakat. Penerapan
praktik bisnis syariah memberikan dampak positif terhadap pertumbuhan usaha
mikro dan penguatan komunitas. Ini menunjukkan bahwa nilai-nilai etika Islam tidak
hanya relevan secara teoretis, tetapi juga memberikan hasil nyata dalam kehidupan
ekonomi masyarakat.

Secara keseluruhan, penerapan nilai-nilai etika Islam dalam aktivitas ekonomi
tidak hanya memperkuat integritas individu dan lembaga, tetapi juga mendorong
keberlanjutan dan keadilan sosial. Dengan menginternalisasi nilai-nilai moral dalam
setiap dimensi ekonomi, sistem ekonomi Islam mampu membangun lingkungan yang
harmonis, berdaya saing, dan berpihak pada kesejahteraan umat manusia.

3.2.4. Keadilan dan Distribusi Kekayaan yang Proporsional

Sistem ekonomi Islam mengedepankan prinsip-prinsip keadilan dan
kesejahteraan sosial sebagai landasan dalam mewujudkan distribusi kekayaan yang
adil, terutama di tengah ketimpangan sosial yang terjadi dalam masyarakat.
Penerapan prinsip-prinsip tersebut terlihat dari berbagai aspek kebijakan dan praktik
distribusi ekonomi yang dirancang untuk merespons isu-isu ketimpangan.

Pertama, sistem distribusi dalam ekonomi Islam menekankan pada
pemberdayaan setiap individu untuk berkontribusi pada perekonomian secara adil.
Menurut Dewantara, sistem ekonomi Islam bertujuan untuk menjamin keadilan
dalam distribusi kekayaan dan mencegah penumpukan harta di tangan segelintir
orang. Dalam konteks ini, nilai-nilai moral dan sosial menjadi dasar penting bagi
distribusi kekayaan. Hal ini berbeda dengan sistem distribusi kapitalis yang
cenderung menghasilkan ketimpangan akibat kepemilikan yang terpusat pada
kelompok kaya.

Kedua, dalam penyelenggaraan distribusi kekayaan, perlu ada peran aktif dari
pemerintah dan masyarakat. Sinergitas antara pemerintah dan masyarakat sangat
penting untuk memastikan bahwa distribusi kekayaan tepat sasaran dan tidak hanya
menguntungkan pihak tertentu. Ini mencakup penggunaan instrumen-instrumen
Islam seperti zakat, infak, dan wakaf sebagai sumber pendanaan yang dapat
membantu masyarakat yang kurang mampu, memastikan bahwa bahkan yang paling
terpinggirkan pun mendapatkan akses ke sumber daya.

Selanjutnya, kebijakan distribusi pendapatan yang berbasis pada prinsip-
prinsip syariah juga berperan dalam mengurangi ketimpangan. Pengalokasian dan
pendistribusian pendapatan negara harus didasarkan pada keadilan sosial yang kuat
dan dapat mengarah pada kesejahteraan masyarakat secara keseluruhan. Dengan
menerapkan prinsip-prinsip ekonomi Islam, terdapat potensi bagi pemerintah untuk
menciptakan kebijakan yang inklusif dan adil dalam memperhatikan kebutuhan
semua lapisan masyarakat.

Selain itu, pemahaman tentang sistem kewarisan Islam juga berkontribusi pada
pemerataan distribusi kekayaan. Kewarisan dalam Islam mengatur pembagian harta
dengan cara yang meminimalkan akumulasi kekayaan di tangan individu tertentu,
sehingga dapat memperluas basis harta dan aset yang dimiliki oleh masyarakat.



Desy Arum Sunarta, Nelia Syafriawati, Mukhtar Lutfi 60
Paradigma dan Karakteristik Sistem Ekonomi Islam: Sebuah Kajian Teoretis dan Filosofis

Langkah ini memfasilitasi distribusi kekayaan yang lebih merata dan berpotensi
mengurangi ketidakadilan.

Prinsip keadilan distribusi dalam sistem ekonomi Islam juga menekankan
pentingnya tanggung jawab sosial di kalangan pelaku ekonomi. Dalam pandangan
ekonomi Islam, distribusi bukan semata-mata urusan ekonomi, tetapi juga bagian dari
aspek politik dan sosial yang perlu diperhatikan. Pelaku ekonomi diharapkan tidak
hanya mengejar keuntungan, tetapijuga berkontribusi pada kesejahteraan masyarakat
melalui praktik yang etis dan bertanggung jawab.

Akhirnya, implementasi kebijakan distribusi yang adil memerlukan
pengawasan dan transparansi. Pengawasan, berbasis pada prinsip-prinsip syariah,
akan menjalankan fungsi penting dalam memastikan bahwa distribusi kekayaan
dilakukan secara adil dan transparan, menghindari praktik yang dapat menimbulkan
kesenjangan(Kewilaa, 2023). Prinsip keterbukaan ini sangat penting untuk
membangun kepercayaan masyarakat terhadap sistem ekonomi.

Secara keseluruhan, sistem ekonomi Islam memberikan kerangka kerja yang
holistik untuk mewujudkan distribusi kekayaan yang adil. Melalui penerapan prinsip-
prinsip etika, peran pemerintah dan masyarakat, pengaturan kewarisan, tanggung
jawab sosial, dan mekanisme pengawasan yang efektif, diharapkan ketimpangan
sosial dapat diminimalkan dan kesejahteraan masyarakat secara keseluruhan dapat
terwujud.

3.2.5. Larangan Riba, Gharar, Maysir

Larangan terhadap riba, gharar, dan maysir dalam Islam memiliki dasar
teologis dan rasional yang kuat, serta berperan penting dalam menjaga stabilitas dan
keadilan dalam sistem ekonomi Islam.

Secara teologis, larangan riba (bunga), gharar (ketidakpastian), dan maysir
(spekulasi) ditegaskan dalam berbagai ayat Al-Qur'an dan Hadis. Al-Qur'an dengan
tegas melarang praktik riba yang dianggap merugikan dan mampu menciptakan
ketidakadilan sosial. Contohnya, Surah Al-Baqarah ayat 275 menyatakan bahwa Allah
mengizinkan jual beli dan melarang riba Huda (2016). Riba dianggap sebagai
pengambilan harta orang lain tanpa imbal hasil yang layak, yang pada gilirannya
dapat menyebabkan penumpukan kekayaan pada pihak tertentu dan meningkatkan
ketimpangan. Larangan terhadap gharar dan maysir juga berakar pada prinsip untuk
melindungi hak dan kepentingan individu dalam transaksi ekonomi. Gharar mengacu
pada ketidakpastian dalam kontrak, yang dapat menyebabkan eksploitasi, sedangkan
maysir terkait dengan perjudian atau spekulasi yang tidak produktif. Menurut
Sunarto et al. (Sunarto et al., 2021), hal ini menyebabkan kerugian pada pihak yang
lebih lemah, sehingga dilihat sebagai pelanggaran terhadap prinsip-prinsip keadilan
sosial dalam Islam. Dengan demikian, ajaran Islam menekankan proses transaksi yang
transparan dan adil tanpa risiko yang tidak perlu.

Dari perspektif rasional, larangan ini bertujuan untuk menciptakan sistem
ekonomi yang stabil dan berkelanjutan. Praktik riba dapat menciptakan siklus utang
yang berbahaya, di mana individu atau usaha kecil terjebak dalam utang tinggi yang
menghambat pertumbuhan mereka. Dengan menghilangkan riba, ekonomi Islam
mendorong investasi dalam kegiatan yang produktif dan bermanfaat bagi masyarakat
secara keseluruhan.



61 HISAB: Jurnal Akuntansi Lembaga Keuangan Syariah
Vol. 1 (No. 1), 2025: 44-75
https:/ /journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/ view /14

Praktik gharar dan maysir dipandang sebagai penghalang kepada
pertumbuhan ekonomi yang sehat dan produktif. Spekulasi dan ketidakpastian
merusak kepercayaan antar individu dalam sebuah transaksi, yang pada akhirnya
mempengaruhi hubungan sosial. Dengan menghindari unsur-unsur yang meragukan
dan tidak pasti, ekonomi Islam dapat memperkuat integritas pasar, mendukung
akuntabilitas, serta memperkuat rasa saling percaya di kalangan pelaku ekonomi.

Larangan terhadap riba, gharar, dan maysir menjaga stabilitas dan keadilan
dalam sistem ekonomi dengan menciptakan lingkungan di mana setiap individu
dapat berpartisipasi secara adil. Menghapus riba juga memungkinkan distribusi
kekayaan yang lebih merata, karena tidak ada pihak yang diuntungkan secara
berlebihan dengan biaya penderitaan orang lain. Dengan pengakuan terhadap hak-
hak ekonomis setiap individu, sistem ekonomi Islam berusaha meminimalisir
ketimpangan yang sering kali muncul dalam sistem ekonomi konvensional.

Lebih jauh, dengan mendorong perilaku etis dalam bertransaksi, sistem
ekonomi Islam dapat membangun siklus kesejahteraan yang berkelanjutan. Praktik
zakat dan infak adalah contoh nyata dari distribusi kekayaan yang positif dalam Islam,
karena menyediakan saluran untuk mendukung mereka yang membutuhkan, dan
memastikan bahwa potensi ekonomi seluruh masyarakat dapat terkelola dengan
baik(Fathoni, 2020).

Akhirnya, penerapan prinsip-prinsip ini menciptakan iklim ekonomi yang
stabil, di mana keadilan sosial dan kemakmuran dapat dicapai tanpa mengorbankan
kestabilan sistem. Sistem ekonomi yang bebas dari riba dan spekulasi cenderung lebih
tahan terhadap guncangan ekonomi global. Dengan melakukan penerapan nilai-nilai
ini, Islam memberikan solusi yang tidak hanya bersifat spiritual tetapi juga pragmatis
untuk mencapai ekonomi yang lebih berkeadilan dan berkelanjutan.

3.2.6. Orientasi Falah (Kesejahteraan Dunia Akhirat)

Konsep falah, yang berarti "kesuksesan" atau "kesejahteraan" dalam Islam,
berfungsi sebagai tolok ukur keberhasilan ekonomi dalam konteks sistem ekonomi
Islam. Falah mencakup berbagai aspek kehidupan, baik material maupun spiritual,
dan berfokus pada pencapaian kesejahteraan yang menyeluruh bagi individu dan
masyarakat. Dalam pandangan ini, keberhasilan ekonomi tidak hanya diukur dari
pertumbuhan ekonomi semata, tetapi juga melibatkan dimensi sosial dan moral.

Dasar teologis konsep falah dapat ditemukan dalam Al-Qur'an, yang
menegaskan pentingnya keberhasilan (falah) yang mencakup kehidupan di dunia dan
akhirat. Salah satu contoh dapat dilihat dalam Surah Al-Mu'minun ayat 1-11, yang
menjelaskan karakter orang-orang yang beriman dan bagaimana mereka akan
mendapatkan kebahagiaan dan keberhasilan yang abadi. Ini menunjukkan bahwa
dalam Islam, kesuksesan ekonomi harus diimbangi dengan tatanan moral dan
spiritual yang baik.

Falah dalam ekonomi Islam mencakup kesejahteraan sosial yang lebih luas
daripada sekadar aspek finansial. Menurut Arsyam dan Alwi, kesejahteraan dalam
pandangan Islam melibatkan hubungan yang harmonis dengan Tuhan dan sesama
manusia, serta pengelolaan sumber daya yang berkelanjutan. Konsep ini
mengedepankan pentingnya keadilan sosial, pengurangan ketimpangan ekonomi,
dan peningkatan kualitas hidup. Dalam hal ini, sistem ekonomi Islam berupaya untuk



Desy Arum Sunarta, Nelia Syafriawati, Mukhtar Lutfi 62
Paradigma dan Karakteristik Sistem Ekonomi Islam: Sebuah Kajian Teoretis dan Filosofis

memastikan bahwa semua anggota masyarakat dapat berkontribusi dan menikmati
hasil dari pembangunan ekonomi, bukan hanya segelintir orang atau pihak tertentu.

Penerapan konsep falah dalam kebijakan ekonomi dapat dilihat dari praktik
distribusi kekayaan, seperti zakat, infaq, dan wakaf. Konsep ini berfungsi tidak hanya
untuk menggalang dana, tetapi juga sebagai sarana untuk mengurangi kemiskinan
dan meningkatkan kesejahteraan masyarakat. Menurut Aprianto, keberhasilan dalam
pendidikan, ekonomi, serta aspek lainnya harus berkaitan dengan kepercayaan diri
dan partisipasi sosial. Ini menunjukkan bahwa falah berkaitan erat dengan
pemberdayaan individu dan kolektivitas dalam masyarakat.

Selain itu, sistem keuangan Islam yang mengedepankan prinsip-prinsip halal
dan menjauhi riba, gharar, dan maysir berkontribusi pada stabilitas ekonomi. Dengan
adanya regulasi yang jelas dan berkeadilan, individu merasa lebih percaya diri dalam
berinvestasi dan berpartisipasi dalam aktivitas ekonomi, yang pada gilirannya
mendukung pertumbuhan ekonomi yang stabil dan berkelanjutan. Kebijakan
distribusi dalam pembangunan ekonomi Islam juga fokus pada eliminasi pola
akumulasi kekayaan di segelintir elit, sehingga menciptakan keadilan dalam distribusi
pendapatan.

Secara keseluruhan, konsep falah menjadi tolok ukur keberhasilan ekonomi
dalam Islam yang melampaui ukuran-ukuran konvensional yang berorientasi pada
pertumbuhan semata. Falah mencakup kesejahteraan ekonomi, sosial, dan spiritual,
yang diperlukan untuk mencapai kehidupan yang seimbang dan harmonis. Dengan
mendasarkan kebijakan pada prinsip-prinsip ini, sistem ekonomi Islam berusaha
untuk mencapai tujuan bersama yang sejalan dengan nilai-nilai moral dan etika,
mendorong pembangunan yang inklusif dan berkelanjutan bagi seluruh lapisan
masyarakat.

3.3. Implementasi Paradigma dan Karakteristik dalam Konteks Kontemporer
3.3.1. Tantangan Globalisasi dan Ekonomi Digital terhadap Nilai-Nilai Islam

Globalisasi dan digitalisasi telah menjadi dua kekuatan utama yang
meredefinisi lanskap ekonomi global, termasuk penerapan nilai-nilai ekonomi Islam.
Globalisasi memberikan akses yang lebih luas terhadap pasar internasional dan
pertukaran ide, sementara digitalisasi mempercepat transfer informasi dan interaksi
ekonomi. Penelitian menunjukkan bahwa kedua fenomena ini dapat diaplikasikan
untuk mendukung prinsip-prinsip ekonomi Islam yang menekankan pada keadilan
sosial dan etika dalam transaksi ekonomi.

Ekonomi Islam berfokus pada pemerataan pendapatan dan kesejahteraan
masyarakat, yang dapat diimplementasikan secara efektif dalam konteks globalisasi
yang memberikan ruang bagi sistem distribusi yang lebih adil. Dalam sistem ekonomi
kapitalis, dilema yang sering muncul adalah ketidakadilan dalam distribusi kekayaan,
yang dapat diatasi dengan prinsip-prinsip ekonomi Islam, yang tidak hanya mengejar
keuntungan tetapi juga maslahah (kebaikan untuk masyarakat). Ekonomi Islam dapat
berfungsi sebagai solusi terhadap krisis yang disebabkan oleh ideologi kapitalis dan
memberikan kontribusi yang lebih positif pada masyarakat dalam era global(Haris,
2024).

Digitalisasi membawa prospek baru bagi penerapan ekonomi Islam, khususnya
dalam konteks filantropi dan pengelolaan zakat. Digitalisasi memungkinkan
pengelolaan zakat yang lebih efisien melalui platform digital yang meningkatkan



63 HISAB: Jurnal Akuntansi Lembaga Keuangan Syariah
Vol. 1 (No. 1), 2025: 44-75
https:/ /journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/ view /14

transparansi dan akuntabilitas, berpotensi mendongkrak pertumbuhan ekonomi dan
kesejahteraan masyarakat yang lebih inklusif (Nurviliza, 2024). Dengan cara ini,
digitalisasi berperan sebagai jembatan yang menghubungkan masyarakat dengan
layanan keuangan yang berbasis syariah, merangsang investasi dalam sektor-sektor
yang etis dan sesuai dengan nilai-nilai Islam.

Dari perspektif hukum niaga, globalisasi memicu kebutuhan untuk
penyesuaian regulasi yang suportif terhadap praktik ekonomi syariah. Di era di mana
hukum dan regulasi terus berubah, penting bagi penerapan ekonomi Islam untuk
tetap adaptif dan responsif terhadap tuntutan hukum pasar global. Penelitian
menunjukkan bahwa globalisasi menciptakan tantangan sekaligus peluang untuk
penguatan posisi ekonomi Islam di pasar internasional(Ahyani & Slamet, 2021).

Secara keseluruhan, pengaruh globalisasi dan digitalisasi dapat dilihat sebagai
dua sisi koin yang saling melengkapi dalam transformasi ekonomi Islam. Meskipun
ada tantangan—termasuk dalam memahami dan mengimplementasikan prinsip
syariah di tengah laju inovasi teknologi — penelitian menunjukkan bahwa ada potensi
signifikan untuk merancang sistem ekonomi yang memproduksi hasil yang adil dan
etis, berdasarkan prinsip-prinsip ekonomi Islam dalam konteks global yang semakin
berkembang(Siregar & Matang, 2023).

Dalam menghadapi transformasi digital yang pesat, strategi untuk menjaga
integritas nilai-nilai syariah menjadi sangat penting, terutama dalam sektor ekonomi
dan keuangan. Transformasi digital dapat memengaruhi cara keuangan syariah
beroperasi, sehingga pemangku kepentingan harus mengadopsi langkah-langkah
yang tepat untuk memastikan bahwa prinsip-prinsip syariah tetap terjaga.

Salah satu strategi utama yang dapat diadopsi adalah penerapan sistem hukum
ekonomi syariah yang proaktif dalam mencegah praktik korupsi dan menjaga
integritas sektor ekonomi. Hukum ekonomi syariah dapat berfungsi sebagai alat
untuk menciptakan transparansi dan akuntabilitas dalam proses bisnis, yang sangat
penting di tengah perkembangan digital. Dengan mengintegrasikan prinsip-prinsip
syariah dalam semua aspek operasional, termasuk dalam teknologi informasi dan
sistem pengelolaan, lembaga keuangan syariah dapat memperkuat integritas dan
mencegah penyimpangan dari prinsip-prinsip syariah.

Lebih lanjut, pengembangan sistem informasi yang diberdayakan untuk
pengelolaan keuangan syariah juga perlu diperhatikan. Dengan membangun sistem
informasi yang terintegrasi, lembaga seperti bank syariah dapat memastikan bahwa
semua transaksi dilakukan sesuai dengan nilai-nilai syariah, sehingga meningkatkan
efisiensi dan kualitas layanan (Basar et al., 2024). Dalam konteks ini, bank harus
merancang produk dan layanan yang tidak hanya mengikuti tren digital, tetapi juga
bertanggung jawab secara moral dan hukum.

Kriteria maqasid syariah juga seharusnya menjadi faktor penentu dalam
penilaian kinerja lembaga keuangan. Penelitian menunjukkan bahwa penerapan nilai-
nilai Islam berdampak positif pada kinerja bank syariah ketika diukur dengan Indeks
Magqashid Syariah, yang menunjukkan pentingnya integrasi nilai-nilai syariah ke
dalam tujuan manajerial dan operasional(Marfuah et al., 2022). Strategi ini akan
membantu bank syariah tidak hanya untuk mempertahankan eksistensinya, tetapi
juga menjadi pelopor dalam praktik bisnis etis yang sesuai dengan tuntutan zaman.



Desy Arum Sunarta, Nelia Syafriawati, Mukhtar Lutfi 64
Paradigma dan Karakteristik Sistem Ekonomi Islam: Sebuah Kajian Teoretis dan Filosofis

Bank syariah juga perlu aktif mengatasi tantangan yang dihadapi dalam era
digital, termasuk peningkatan persaingan dan perubahan perilaku nasabah. Penelitian
menemukan bahwa respons yang baik terhadap perubahan ini, seperti meningkatkan
kualitas layanan dan inovasi produk, dapat membantu bank syariah untuk tetap
relevan dan berdaya saing tinggi(Hidayah et al., 2024). Penggunaan teknologi yang
sesuai dan aman untuk transaksi dapat memperkuat kepercayaan nasabah, yang pada
gilirannya mendukung keberlanjutan nilai-nilai syariah dalam ranah keuangan.

Akhirnya, peran pendidikan dan pembinaan karakter juga tidak kalah penting.
Lembaga pendidikan harus terus menekankan nilai-nilai syariah dalam kurikulum
mereka untuk menanamkan pemahaman yang lebih baik tentang prinsip-prinsip
ekonomi syariah di kalangan generasi muda(Fitriani & Dewi, 2021). Dengan
menyiapkan generasi yang sadar akan nilai-nilai ini, diharapkan mereka dapat
meneruskan dan menerapkannya di berbagai sektor, termasuk dalam dunia digital.
Dengan mengimplementasikan berbagai strategi ini, diharapkan integritas nilai-nilai
syariah akan tetap terjaga dan dapat diadaptasi dalam konteks transformasi digital
yang semakin kompleks.

3.3.2. Peran Lembaga Keuangan Syariah sebagai Representasi Sistem Ekonomi Islam

Lembaga keuangan syariah, sebagai entitas yang beroperasi sesuai dengan
prinsip-prinsip ekonomi Islam, memainkan peranan penting dalam mengintegrasikan
aspek keagamaan dalam praktik keuangan modern. Penerapan prinsip syariah dalam
lembaga keuangan ini mencakup aspek kepatuhan hukum, moral, dan etika yang
diharapkan dapat membawa kesejahteraan bagi masyarakat.

Pertama, lembaga keuangan syariah mencerminkan penerapan prinsip
ekonomi Islam melalui struktur operasionalnya yang berlandaskan pada instrumen
syariah, seperti mudharabah dan murabahah. Mudharabah merupakan akad bagi
hasil yang menekankan keadilan dalam distribusi keuntungan dan risikonya, sesuai
dengan prinsip keadilan dalam transaksi keuangan. Dalam praktiknya, lembaga-
lembaga ini, termasuk bank syariah, menerapkan prinsip-prinsip keadilan ini dengan
mengedepankan transparansi dan keadilan dalam menetapkan margin
keuntungan(Marzuki & Marzuki, 2024).

Kedua, pentingnya fungsi Dewan Pengawas Syariah (DPS) tidak dapat
diabaikan, karena DPS bertanggung jawab untuk memastikan bahwa semua
operasional lembaga keuangan syariah sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. Dewan
ini tidak hanya mengawasi dari segi kepatuhan hukum, tetapi juga bertugas untuk
mendidik petugas lembaga agar mampu menerapkan ekonomi syariah dengan baik.
Dalam konteks ini, pendidikan dan pelatihan yang memadai untuk anggota DPS
menjadi kunci dalam menjaga integritas lembaga dalam menjalankan fungsi-
fungsinya.

Selanjutnya, merefleksikan prinsip maqashid syariah di dalam operasional
lembaga keuangan syariah adalah krusial. Maqashid syariah yang meliputi
perlindungan terhadap jiwa, akal, harta, dan generasi menciptakan landasan etis bagi
lembaga-lembaga ini untuk tidak hanya mencari profit tetapi juga mengejar
keberlanjutan sosial dan ekonomi. Dengan demikian, lembaga keuangan syariah
berkontribusi pada pembangunan ekonomi yang berkeadilan dan turut serta dalam
membangun pemerintahan yang baik.



65 HISAB: Jurnal Akuntansi Lembaga Keuangan Syariah
Vol. 1 (No. 1), 2025: 44-75
https:/ /journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/ view /14

Berbagai inovasi, seperti fintech syariah, juga berperan dalam transformasi
sektor keuangan syariah. Fintech tidak hanya mempermudah akses terhadap layanan
keuangan bagi lapisan masyarakat, tetapi juga berperan dalam mengedukasi
masyarakat tentang prinsip-prinsip syariah dalam keuangan(Norrahman, 2023).
Inovasi-inovasi ini mendorong keterlibatan generasi muda dan memperkuat literasi
keuangan syariah yang mendasar untuk implementasi prinsip-prinsip ekonomi Islam
dalam praktik finansial yang modern.

Dari semua perspektif ini, menjadi jelas bahwa lembaga keuangan syariah
berfungsi sebagai penghubung antara prinsip ekonomi Islam dan praktik keuangan
modern. Melalui kepatuhan pada prinsip syariah, peran Dewan Pengawas, penerapan
maqashid syariah, dan inovasi teknologi, lembaga keuangan syariah mampu
memberikan kontribusi positif terhadap pembangunan masyarakat dan
perekonomian yang berkelanjutan.

3.3.3. Ekonomi Halal dan Penguatan Identitas Ekonomi Islam Global

Industri halal sebagai manifestasi dari paradigma ekonomi Islam global
mencerminkan penerapan nilai-nilai syariah dalam berbagai aspek, termasuk
makanan, pariwisata, dan layanan. Salah satu cara utama industri halal
mencerminkan paradigma ini adalah dengan menyusun dan memperkuat rantai nilai
halal (halal value chain), yang penting untuk memastikan bahwa produk dan layanan
memenuhi standar syariah dan dapat diakses oleh konsumen di seluruh dunia. Halal
value chain ini tidak hanya memastikan integritas produk tetapi juga mendorong
pertumbuhan ekonomi global yang inklusif dan berkelanjutan(Bawafie et al., 2024).

Dalam aspek makanan, pembentukan industri halal berusaha untuk memenuhi
permintaan global akan produk yang sesuai syariah. Indonesia, dengan populasi
Muslim terbesar di dunia, memiliki potensi besar untuk menjadi pusat produksi halal.
Namun, tantangan yang dihadapi termasuk kurangnya fokus dalam pengembangan
produk halal dan kompetisi dari negara lain yang juga mengembangkan industri
halal(Qoni’ah, 2022). Implementasi sertifikasi halal yang ketat menjadi kunci untuk
meningkatkan kepercayaan konsumen, yang mana hal ini mendukung pertumbuhan
Usaha Mikro Kecil (UMK) dalam industri tersebut.

Pariwisata halal merupakan salah satu segmen industri halal yang berkembang
pesat. Melalui konsep pariwisata ini, tujuan wisata tidak hanya memenuhi kebutuhan
wisatawan Muslim tetapi juga memperkenalkan nilai-nilai etis dan syariah dalam
praktik pariwisata. Elemen-elemen ekonomi Islam, seperti eliminasi riba, maysir, dan
gharar dalam transaksi, diaplikasikan dalam pengembangan destinasi dan layanan
pariwisata halal, menjadikannya sebagai alternatif yang menarik di sektor pariwisata
global.

Sektor perbankan syariah juga memberikan dukungan yang signifikan
terhadap industri halal dengan menyediakan pembiayaan yang sesuai dengan prinsip
syariah. Dukungan ini sangat penting untuk mendorong investasi dalam sektor-sektor
yang secara langsung berkaitan dengan produk dan layanan halal(Charisma, 2022).
Dengan adanya lembaga keuangan yang beroperasi secara syariah, industri halal
dapat berkembang lebih cepat karena didukung oleh modal yang sesuai dengan nilai
dan prinsip yang dianut oleh konsumennya.

Transformasi digital juga menjadi bagian integral dalam pertumbuhan industri
halal. Dengan memanfaatkan teknologi baru, industri ini mampu menjangkau



Desy Arum Sunarta, Nelia Syafriawati, Mukhtar Lutfi 66
Paradigma dan Karakteristik Sistem Ekonomi Islam: Sebuah Kajian Teoretis dan Filosofis

konsumen yang lebih luas dan menyediakan layanan yang lebih efisien serta responsif
terhadap kebutuhan mereka. Inovasi dalam cara produk halal dipasarkan dan dijual
menjadi krusial untuk menarik perhatian konsumen di era digital ini(Ernayani &
Firman, 2024).

Secara keseluruhan, industri halal berfungsi sebagai cerminan penerapan
prinsip ekonomi Islam dalam konteks global yang tidak hanya bertujuan untuk
memenuhi kebutuhan pasar tetapi juga untuk menjaga moralitas dan keberlanjutan
dalam semua kegiatan ekonomi. Dengan memanfaatkan kekuatan sinergi antar sektor,
termasuk makanan, pariwisata, dan jasa keuangan, industri halal berpotensi besar
dalam menumbuhkan ekonomi yang berkeadilan dan berkelanjutan.

Potensi ekonomi halal dapat berperan signifikan dalam memperkuat citra dan
daya saing ekonomi Islam di pasar dunia. Hal ini dapat dianalisis dari beberapa aspek,
termasuk nilai tambah produk halal, pemanfaatan sertifikasi halal, penguatan
ekosistem industri halal, serta inovasi dan transformasi digital.

Pertama, nilai tambah produk halal dapat meningkatkan persepsi positif
terhadap citra ekonomi Islam. Produk yang bersertifikat halal mempresentasikan
kualitas dan kepatuhan terhadap standar syariah, yang tidak hanya menarik bagi
konsumen Muslim tetapi juga bagi masyarakat luas yang semakin peduli dengan
keberlanjutan dan etika dalam konsumsi. Sertifikasi halal berfungsi sebagai
keunggulan bersaing yang memperkuat kepercayaan konsumen, yang pada
gilirannya, meningkatkan daya tarik dan penjualan produk di pasar global. Hal ini
terlihat dalam studi yang menyatakan bahwa produk yang memenubhi sertifikasi halal
dapat dijadikan sebagai Unique Selling Point (USP) yang menciptakan citra positif
bagi perusahaan(Firdaus, 2023).

Kedua, penguatan ekosistem industri halal memainkan peranan penting dalam
menciptakan keunggulan daya saing. Dengan membangun dan mengintegrasikan
seluruh rantai pasokan halal, dari produksi hingga distribusi, negara-negara Muslim
dapat memaksimalkan potensi yang ada. Dalam konteks ini, efektivitas kelembagaan
sangat berperan untuk memastikan bahwa semua pemangku kepentingan
berkomitmen terhadap kepatuhan syariah, yang menjadi basis dari industri halal yang
berkelanjutan dan kompetitif. Ekosistem tersebut akan memperkuat posisi produk
halal di tingkat internasional dan membantu negara-negara tersebut untuk bersaing
di pasar global(Asri & Ilyas, 2022).

Ketiga, inovasi dan transformasi digital menjadi elemen kunci dalam
meningkatkan daya saing industri halal di era globalisasi. Teknologi dapat digunakan
untuk membuat proses produksi lebih efisien dan meningkatkan aksesibilitas produk
halal kepada konsumen secara lebih luas. Penelitian terbaru menyoroti pentingnya
pemanfaatan teknologi informasi dalam memperkuat posisi ekonomi syariah,
termasuk industri halal, untuk mencapai pertumbuhan yang berkelanjutan di pasar
internasional(Auliah et al., 2024). Upaya ini dapat termasuk penggunaan platform
digital untuk memperluas pemasaran serta memberikan informasi yang transparan
mengenai produk dan sertifikasi halal, yang dapat meningkatkan kepercayaan
konsumen.

Selain itu, pentingnya inovasi dalam menciptakan produk halal yang relevan
dan sesuai dengan kebutuhan pasar juga tidak dapat diabaikan. Kemampuan untuk
beradaptasi dan inovasi dalam produk dan layanan halal akan menentukan seberapa



67 HISAB: Jurnal Akuntansi Lembaga Keuangan Syariah
Vol. 1 (No. 1), 2025: 44-75
https:/ /journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/ view /14

baik industri ini dapat bersaing dengan alternatif non-halal di pasar global. Penelitian
menunjukkan bahwa industri yang mengadopsi pendekatan inovatif lebih mungkin
untuk sukses dalam meningkatkan daya saing dalam ekonomi global yang bergerak
cepat(Aidhi et al., 2023).

Secara keseluruhan, dengan memanfaatkan potensi nilai tambah, memperkuat
ekosistem industri halal, serta mengintegrasikan inovasi dan teknologi, ekonomi halal
dapat menciptakan citra dan daya saing yang kuat di pasar dunia. Hal ini tidak hanya
bermanfaat untuk meningkatkan keuntungan ekonomi tetapi juga untuk mendukung
keberlanjutan praktik bisnis yang sesuai dengan prinsip-prinsip syariah.

3.3.4. Kebijakan Fiskal dan Sosial berazis Zakat, Wakaf, dan Dana Sosial Islam

Zakat dan wakaf merupakan dua instrumen fiskal yang penting dalam konteks
sosial-ekonomi di negara-negara dengan mayoritas penduduk Muslim, termasuk
Indonesia. Mereka memainkan peran strategis dalam membangun kesejahteraan
sosial, karena keduanya berkontribusi terhadap redistribusi kekayaan serta
pengentasan kemiskinan.

Zakat, sebagai salah satu rukun Islam, berfungsi sebagai instrumen redistribusi
pendapatan. Melalui zakat, individu yang memiliki surplus keuangan diwajibkan
untuk memberikan sebagian hartanya kepada orang-orang yang membutuhkan,
sehingga menciptakan keadilan sosial dan ekonomi(Fajrina et al., 2020). Efektivitas
zakat dalam mengurangi kemiskinan dan kesenjangan ekonomi telah dibuktikan
dengan adanya peningkatan daya beli masyarakat miskin yang diperoleh dari dana
zakat yang dikelola dengan baik. Sementara itu, wakaf memberikan kontribusi
melalui pembiayaan berbagai proyek sosial seperti pendidikan, kesehatan, dan
pemukiman bagi kaum miskin. Dengan optimalisasi wakaf, dana yang terkumpul bisa
digunakan untuk mengembangkan peluang usaha dan mendirikan fasilitas publik
yang mampu meningkatkan taraf hidup masyarakat.

Pengelolaan yang efektif dari zakat dan wakaf adalah kunci untuk
memaksimalkan potensi kedua instrumen ini. Keberadaan lembaga resmi seperti
Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS) dan Badan Wakaf Indonesia (BWI) memiliki
peran penting dalam pengumpulan dan distribusi zakat serta wakaf. Melalui
pembinaan dan edukasi masyarakat, lembaga-lembaga ini dapat meningkatkan
kesadaran mengenai pentingnya zakat dan wakaf, serta memfasilitasi transparansi
dalam pengelolaan dana(Sari & Raharja, 2023).

Dalam konteks pemanfaatan wakaf, terdapat potensi yang besar dalam
pengembangan ekonomi produktif. Wakaf uang, misalnya, dapat dikembangkan
sebagai sumber dana untuk usaha kecil dan menengah (UKM) yang selama ini
kesulitan dalam akses permodalan. Ini menjadi salah satu solusi untuk mengatasi
masalah pembiayaan yang sering dihadapi pelaku UKM di Indonesia, terutama di
tengah kondisi sulit seperti pandemi.

Di samping itu, digitalisasi dalam pengelolaan zakat dan wakaf juga
memberikan dampak positif terhadap penggalangan dana sosial dan meningkatkan
transparansi. Pemanfaatan platform digital untuk pengumpulan zakat dan wakaf
dapat memperluas jangkauan donatur, serta memudahkan mereka dalam mengawasi
penggunaan dana yang diberikan. Dengan demikian, keduanya bukan hanya menjadi
instrumen fiskal, tetapi juga sarana untuk memberdayakan masyarakat dalam
pekerjaan-pekerjaan yang lebih produktif.



Desy Arum Sunarta, Nelia Syafriawati, Mukhtar Lutfi 68
Paradigma dan Karakteristik Sistem Ekonomi Islam: Sebuah Kajian Teoretis dan Filosofis

Secara keseluruhan, zakat dan wakaf tidak hanya berfungsi sebagai instrumen
fiskal untuk meningkatkan kesejahteraan sosial, namun juga sebagai alat untuk
mendorong pertumbuhan ekonomi melalui pengembangan komunitas yang
berkelanjutan dan inklusif. Dengan pengelolaan yang baik dan strategi yang cermat,
potensi zakat dan wakaf dapat dimaksimalkan untuk mencapai tujuan sosial yang
lebih besar.

Kebijakan pemerintah memegang peranan vital dalam mengoptimalkan
potensi dana sosial Islam, seperti zakat dan wakaf, untuk pembangunan nasional.
Dalam konteks ini, kebijakan yang dirumuskan harus mampu meningkatkan
pengelolaan dan distribusi dana sosial dengan baik agar efektivitasnya dalam
meningkatkan kesejahteraan masyarakat dapat tercapai.

Pertama, reformasi dalam pengelolaan zakat diperlukan untuk meningkatkan
efisiensi pengumpulan dan distribusinya. Sebuah penelitian menunjukkan bahwa
penguatan tata kelola lembaga zakat, termasuk meningkatkan kapasitas manajerial
dan transparansi, dapat meningkatkan penerimaan zakat secara signifikan. Selain itu,
partisipasi penerima zakat dalam proses penyaluran sangat penting, karena mereka
dapat memberikan umpan balik yang berharga mengenai efektivitas program yang
berjalan. Dengan demikian, kebijakan pemerintah yang mendukung pembaruan tata
kelola zakat akan berkontribusi besar dalam mengoptimalkan potensi dana zakat
untuk kesejahteraan masyarakat.

Kedua, regulasi yang mendukung pengembangan wakaf juga sangat penting.
Wakaf, sebagai instrumen keuangan sosial, dapat dimanfaatkan tidak hanya untuk
kepentingan sosial tetapi juga untuk investasi produktif yang dapat meningkatkan
pertumbuhan ekonomi. Kebijakan pemerintah yang menguntungkan, seperti
kemudahan dalam proses legal wakaf, dapat mendorong lebih banyak individu dan
perusahaan untuk berpartisipasi dalam kegiatan ini(Santoso et al., 2022). Menurut
kajian, wakaf uang yang digunakan untuk mendanai usaha kecil berpotensi besar
dalam memperkuat perekonomian lokal dan meningkatkan kesejahteraan
masyarakat.

Ketiga, integrasi dana sosial Islam dengan ekosistem keuangan formal dapat
meningkatkan sinergi antara dana sosial dan pembangunan ekonomi. Penelitian
menunjukkan bahwa pemahaman dan sosialisasi mengenai produk keuangan Islam,
termasuk zakat dan wakaf, masih perlu ditingkatkan untuk menarik lebih banyak
partisipasi masyarakat(Muftia et al., 2023). Kebijakan pemerintah yang memperkuat
edukasi keuangan Islam akan memainkan peran kunci dalam hal ini, serta
memperluas akses masyarakat terhadap instrumen keuangan syariah secara umum.

Terakhir, perlu adanya kebijakan yang menciptakan kerangka kerja kolaboratif
antara berbagai pemangku kepentingan, termasuk lembaga zakat, wakaf, dan
pemerintah daerah. Dengan demikian, peta jalan pembangunan yang berjalan akan
lebih efektif dalam memanfaatkan dana sosial untuk meningkatkan standar hidup
masyarakat. Undang-undang dan regulasi yang mendukung kolaborasi ini dapat
membantu memperkuat kepercayaan publik terhadap pengelolaan dana sosial,
seperti yang terlihat dalam berbagai studi mengenai peran lembaga zakat dalam
mengembangkan kesejahteraan sosial di masyarakat. Secara keseluruhan, melalui
kebijakan yang tepat dan terintegrasi, potensi dana sosial Islam dapat dioptimalkan
untuk berkontribusi terhadap pembangunan nasional dan kesejahteraan masyarakat.



69 HISAB: Jurnal Akuntansi Lembaga Keuangan Syariah
Vol. 1 (No. 1), 2025: 44-75
https:/ /journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/ view /14

Pendekatan-pendekatan tersebut tidak hanya akan memberikan dampak jangka
pendek, tetapi juga akan membangun fondasi yang kuat untuk pertumbuhan ekonomi
yang berkelanjutan di masa depan.

3.3.5. Arah dan Prospek Sistem Ekonomi Islam di Era Kontemporer

Arah perkembangan sistem ekonomi Islam di tengah tantangan global saat ini
menunjukkan potensi yang signifikan untuk berkontribusi dalam pembentukan
perekonomian yang lebih berkelanjutan dan inklusif. Di tengah dinamika
perekonomian global yang sering kali dipicu oleh ketidakstabilan dan permasalahan
kompleks, sistem ekonomi Islam menawarkan perspektif unik yang responsif
terhadap tantangan tersebut.

Pertama, integrasi ekonomi syariah ke dalam sistem keuangan global semakin
penting hampir di seluruh dunia. Penelitian menunjukkan bahwa seiring dengan
berkembangnya pasar keuangan syariah, ada peluang bagi ekonomi Islam untuk
mengambil peranan sentral dalam sistem ekonomi global, terutama di negara yang
memiliki populasi Muslim yang besar, seperti Indonesia. Sistem ekonomi Islam
menekankan nilai-nilai etika, keadilan, dan tanggung jawab sosial, yang dapat
mengatasi variasi dan kelemahan dari sistem kapitalis dan sosialistis yang ada,
terutama terkait dengan ketidakadilan distribusi dan eksploitasi sumber
daya(Nasution & Majid, 2023).

Selanjutnya, tantangan global seperti ketidakpastian ekonomi akibat krisis
finansial, perubahan iklim, dan krisis sosial menuntut pendekatan yang inovatif.
Ekonomi Islam, dengan prinsip penghindaran riba, pengelolaan risiko, dan
penekanan pada investasi sosial, sejalan dengan tujuan pembangunan berkelanjutan
(SDGs) yang ingin dicapai secara global. Kebijakan berbasis ekonomi Islam, seperti
penyaluran zakat dan wakaf, dapat berperan sebagai pilar dalam meningkatkan
kesejahteraan masyarakat dan mempromosikan keseimbangan ekonomi.

Pendidikan ekonomi Islam juga harus diprioritaskan untuk menciptakan
generasi yang siap menghadapi tantangan ekonomi global. Pendidikan ini tidak hanya
mengajarkan teori ekonomi, tetapi juga nilai-nilai moral dan etika yang ada dalam
ekonomi Islam, yang sangat penting dalam mencetak pemimpin yang memiliki
integritas dan bertanggung jawab(Rambe, 2024). Melalui pendidikan yang baik,
diharapkan generasi muda tidak hanya paham tentang teori ekonomi konvensional,
tetapi juga dapat menerapkan solusi berbasis nilai-nilai Islam dalam praktik sehari-
hari.

Tantangan lain yang dihadapi adalah kebutuhan untuk beradaptasi dengan
perkembangan teknologi, seperti digitalisasi dalam sektor keuangan. Sistem keuangan
Islami harus beradaptasi dengan fintech dan inovasi teknologi, agar tetap kompetitif
dan relevan dalam konteks global yang semakin digital. Ini termasuk pengembangan
produk keuangan syariah yang lebih baik dan efisien, di samping mengedepankan
prinsip keadilan dan transparansi dalam setiap transaksinya. Terakhir, kolaborasi
antara berbagai lembaga, baik pemerintah, sektor swasta, maupun organisasi non-
pemerintah dalam pengembangan sektor ekonomi Islam sangat penting. Sinergi ini
akan membuat implementasi prinsip ekonomi Islam lebih efektif melalui penciptaan
ekosistem yang mendukung dan memperkuat posisi ekonomi syariah dalam
perekonomian global(Takhim & Purwanto, 2018).



Desy Arum Sunarta, Nelia Syafriawati, Mukhtar Lutfi 70
Paradigma dan Karakteristik Sistem Ekonomi Islam: Sebuah Kajian Teoretis dan Filosofis

Secara keseluruhan, dengan memanfaatkan nilai-nilai Islam dan
mengintegrasikannya ke dalam praktik ekonomi modern, perkembangan sistem
ekonomi Islam tidak hanya mampu menghadapi tantangan global, tetapi juga
memberikan solusi yang berkelanjutan dan inklusif bagi masyarakat. Hal ini
menjadikan ekonomi Islam relevan dalam menghadapi dinamika dan tantangan
ekonomi di masa kini.

4. Kesimpulan

Berdasarkan uraian yang telah dikemukakan dalam makalah ini, dapat
disimpulkan bahwa Sistem ekonomi Islam merupakan tatanan ekonomi yang
berlandaskan pada nilai-nilai ilahiyah dan prinsip-prinsip syariah, dengan tujuan
utama mewujudkan kesejahteraan manusia (falah) secara menyeluruh di dunia dan di
akhirat. Paradigma ekonomi Islam berpijak pada prinsip tauhid yang menegaskan
keesaan Allah Swt. sebagai sumber hukum dan nilai kehidupan, serta menjadikan
manusia sebagai khalifah yang bertanggung jawab mengelola sumber daya alam
dengan adil, jujur, dan beretika.

Perbedaan mendasar antara ekonomi Islam dengan sistem ekonomi kapitalis
dan sosialis terletak pada orientasi dan nilai dasarnya. Kapitalisme menekankan
kebebasan individu dan akumulasi keuntungan, sosialisme mengedepankan
kepemilikan kolektif dan pemerataan, sedangkan ekonomi Islam memadukan
keduanya dengan menegakkan keadilan sosial, keseimbangan hak, serta tanggung
jawab moral. Islam mengakui kepemilikan individu, tetapi mengikatnya dengan
kewajiban sosial melalui zakat, infaq, dan wakaf sebagai instrumen redistribusi
kekayaan.

Karakteristik ekonomi Islam juga menempatkan moralitas sebagai inti dari
seluruh aktivitas ekonomi. Setiap bentuk transaksi harus bebas dari riba, gharar, dan
maysir, serta menjunjung tinggi nilai kejujuran, keadilan, dan tanggung jawab sosial.
Nilai-nilai ini membentuk sistem ekonomi yang tidak hanya efisien secara material,
tetapi juga bermartabat secara moral dan spiritual. Dengan demikian, ekonomi Islam
menjadi solusi alternatif yang menjembatani kebutuhan duniawi dan ukhrawi, serta
menciptakan keseimbangan antara pertumbuhan ekonomi dan pemerataan
kesejahteraan.

Dalam konteks kontemporer, penerapan paradigma dan karakteristik ekonomi
Islam dapat diwujudkan melalui lembaga keuangan syariah, industri halal, zakat
produktif, dan wakaf sosial. Penguatan kebijakan publik berbasis maqashid al-syariah
serta pemanfaatan teknologi digital berbasis etika Islam menjadi strategi penting
dalam menghadapi tantangan globalisasi. Dengan komitmen dan kolaborasi yang
berkelanjutan, ekonomi Islam berpotensi besar menjadi fondasi bagi sistem ekonomi
global yang berkeadilan dan berkelanjutan.

Berdasarkan kesimpulan yang telah diuraikan, maka penulis memberikan
beberapa saran sebagai berikut:

1. Bagi Akademisi, perlu dilakukan penelitian yang lebih mendalam mengenai
pengembangan paradigma ekonomi Islam dalam konteks ekonomi digital dan
globalisasi. Kajian interdisipliner antara ilmu ekonomi, hukum Islam, dan
teknologi informasi sangat penting untuk memperkuat landasan teoretis dan
praktis ekonomi Islam di era modern.



71 HISAB: Jurnal Akuntansi Lembaga Keuangan Syariah
Vol. 1 (No. 1), 2025: 44-75
https:/ /journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/ view /14

2. Bagi Pemerintah dan Pembuat Kebijakan, diharapkan dapat memperkuat
regulasi dan kebijakan yang mendukung pertumbuhan ekonomi syariah,
seperti pengembangan industri halal, optimalisasi zakat dan wakaf produktif,
serta integrasi prinsip syariah dalam kebijakan fiskal dan moneter nasional.

3. Bagi Lembaga Keuangan dan Dunia Usaha, perlu memperkuat komitmen
terhadap prinsip-prinsip syariah dalam setiap aspek operasional dan layanan.
Penguatan tata kelola berbasis maqashid al-syariah serta penerapan etika bisnis
Islam akan meningkatkan kepercayaan publik dan daya saing di tingkat global.

4. Bagi Masyarakat dan Generasi Muda, perlu menumbuhkan kesadaran akan
pentingnya nilai-nilai Islam dalam kehidupan ekonomi. Melalui pendidikan,
literasi keuangan syariah, dan praktik konsumsi yang etis, masyarakat dapat
berkontribusi dalam menciptakan sistem ekonomi yang berkeadilan dan
berkeberlanjutan.

Dengan implementasi yang konsisten terhadap prinsip-prinsip ekonomi Islam,
diharapkan terbentuk sistem ekonomi yang tidak hanya mampu menjawab tantangan
zaman, tetapi juga menegakkan nilai-nilai keadilan, kesejahteraan, dan kemaslahatan
umat secara menyeluruh.

Daftar Pustaka

Ahyani, H., & Slamet, M. (2021). Respon Dunia Barat Terhadap Ekonomi Syariah Di
Era Revolusi Industri 4.0. Jurnal Perspektif Ekonomi Darussalam, 7(1), 23-44.
https:/ /doi.org/10.24815/jped.v7i1.19277

Aidhi, A. A.,, Harahap, M. A. K,, Rukmana, A. Y., Palembang, S. P., & Bakri, A. A.
(2023). Peningkatan Daya Saing Ekonomi Melalui Peranan Inovasi. Jurnal
Multidisiplin West Science, 2(02), 118-134.
https:/ /doi.org/10.58812/jmws.v2i02.229

Alief, A. A. (2024). Filsafat Ekonomi Islam (Sebuah Tinjauan Teoritis). Ekalaya, 2(1), 56~
65. https:/ /doi.org/10.59966/ ekalaya.v2i1.810

Apriyanti, H. W. (2017). Akuntansi Syariah: Sebuah Tinjauan Antara Teori Dan
Praktik. Jurnal Akuntansi Indonesia, 6(2), 131. https:/ /doi.org/10.30659/jai.6.2.131-
140

Asri, K. H.,, & Ilyas, A. (2022). Penguatan Ekosistem Halal Value Chain sebagai
Pengembangan Industri Halal Menuju Era 5.0. ALIF, 1(1), 37-47.

Auliah, S., Vidiati, C.,, Selasi, D., & Pratama, G. (2024). Peran Tranformasi Digital
Dalam Pengembangan Pasar Modal Syariah Di Indonesia. Jurnal Sosial Teknologi,
3(12), 1020-1025. https:/ /doi.org/10.59188 / jurnalsostech.v3i12.1074

Azka, M. Y. R,, & Jenuri, J. (2024). Urgensi Nilai Islam Dalam Menghadapi Tantangan
Teknologi Kontemporer. Muttagien Indonesian Journal of Multidiciplinary Islamic
Studies, 5(2), 189-200. https:/ /doi.org/10.52593 / mtq.05.206

Bawafie, A. A. A., Tompson, M. D., & Muin, R. (2024). Industri Halal: Paradigma
Tauhid Mewujudkan Rantai Nilai Halal Di Indonesia. Kinerja, 6(02), 398-405.
https:/ /doi.org/10.34005/ kinerja.v6i02.3972

Burhanuddin, C. I. (2020). Economics Capitalism, the Birth of State and Alquran Rules.
Akmen Jurnal Ilmiah, 17(2), 229-241. https:/ /doi.org/10.37476 / akmen.v17i2.889

Charisma, D. (2022). Potret Kinerja Bank Syariah Indonesia (Bsi) Dalam
Mengembangkan Industri Halal Di Indonesia. Adbispreneur, 6(3), 259.



Desy Arum Sunarta, Nelia Syafriawati, Mukhtar Lutfi 72
Paradigma dan Karakteristik Sistem Ekonomi Islam: Sebuah Kajian Teoretis dan Filosofis

https:/ /doi.org/10.24198 / adbispreneur.v6i3.34962

Damayanti, D., Widjaja, S. U. M., & Hermawan, A. (2020). Moralitas Ekonomi Dalam
Perspektif Budaya Pada Mahasiswa. Jurnal Pendidikan Teori Penelitian Dan
Pengembangan, 5(2), 153. https:/ /doi.org/10.17977 /jptpp.v5i2.13159

Ernayani, R., & Firman, F. (2024). Transformasi Industri Halal: Keberlanjutan Dan
Inovasi Dalam Perekonomian Syariah. Jesya (Jurnal Ekonomi & Ekonomi Syariah),
7(1), 1011-1020. https:/ /doi.org/10.36778 /jesya.v7i1.1490

Fahira, N. (2021). Konsep Kepemilikan Dalam Islam.
https:/ /doi.org/10.31219/ osf.io/j395v

Fajrina, A. N., Putra, F. R,, & Sisillia, A. S. (2020). Optimalisasi Pengelolaan Zakat:
Implementasi Dan Implikasinya Dalam Perekonomian. Journal of Islamic
Economics and Finance Studies, 1(1), 100. https:/ /doi.org/10.47700/jiefes.v1i1.1918

Fathoni, M. A. (2020). Potret Industri Halal Indonesia: Peluang Dan Tantangan. Jurnal
Ilmiah Ekonomi Islam, 6(3), 428. https:/ /doi.org/10.29040/jiei.v6i3.1146

Firdaus, F. (2023). Implikasi Sertifikat Halal Dalam Manejemen Bisnis Industri
Makanan Dan Minuman. TWZ, 11(02), 39-54.
https:/ /doi.org/10.55799/ tawazun.v11i02.322

Firdiansyah, Y., Aprillia, A. F., & Aditya, M. N. (2024). Dampak Pembelajaran
Ekonomi Islam Dalam Membentuk Perilaku Moralitas Ekonomi Mahasiswa.
Utility ~ Jurnal  Ilmiah  Pendidikan Dan Ekonomi, 8(02),  132-139.
https:/ /doi.org/10.30599/ utility.v8i02.2729

Fitriani, R., & Dewi, D. A. (2021). Membangun Karakter Generasi Muda Melalui
Implementasi Nilai-Nilai Pancasila Di Tengah Arus Globalisasi. Edukatif Jurnal
Ilmu Pendidikan, 3(2), 514-522. https:/ /doi.org/10.31004/ edukatif.v3i2.367

Hafiz, R. A., & Mubhibban. (2024). Kebijakan Pemerintah Dalam Mengutamakan
Produk Impor Menurut Perspektif Hukum Ekonomi Syariah. Han, I1(5).
https:/ /doi.org/10.62504 / zk67d£70

Hamzah, A. (2021). Pemikiran Ekonomi Islam Kontemporer: Kajian Teoritis
Muhammad Abdul Mannan Tentang Distribusi. Al-Qisthu Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu
Hukum, 18(1). https:/ /doi.org/10.32694/ qst.v18i1.801

Haris, M. (2024). Peran Ekonomi Islam Dalam Mengatasi Krisis Global: Studi Kasus
Pertumbuhan Ekonomi Syariah Di Indonesia. Comserva Jurnal Penelitian Dan
Pengabdian Masyarakat, 3(11), 4517-4525.
https:/ /doi.org/10.59141/comserva.v3il1.1244

Hidayah, N., Amanda, A., & Jahra, S. A. -. (2024). Menelaah Tantangan Bank Syariah
Dalam Menghadapi Perkembangan Di Era Digital. Wiep, 1(3), 1-8.
https:/ /doi.org/10.47134/ wiep.v1i3.295

Huwaida, H. (2022). Pendidikan Tauhid Dalam Kegiatan Tapak Suci Putera
Muhammadiyah. Jurnal Penelitian Ilmu Sosial Dan Eksakta, 2(1), 38-50.
https:/ /doi.org/10.47134/ trilogi.v2i1.37

Irawan, H., & Juani, M. (2020). Evaluasi Pembelajaran Ekonomi Pada Kurikulum 2013
Di Sekolah Dasar Negeri 03 Sumbersari Kota Malang. Jpek (Jurnal Pendidikan
Ekonomi Dan Kewirausahaan), 4(1), 25-39.
https:/ /doi.org/10.29408 /jpek.v4i1.2150

Kambali, M. (2021). Konsep Kepemilikan Dan Distribusi Pendapatan Dalam Sistem
Ekonomi Islam. Al Igtishod Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Ekonomi Islam, 9(2), 127-



73 HISAB: Jurnal Akuntansi Lembaga Keuangan Syariah
Vol. 1 (No. 1), 2025: 44-75
https:/ /journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/ view /14

150. https:/ /doi.org/10.37812/aliqtishod.v9i2.254

Kesuma, U., & Hidayat, A. W. (2020). Pemikiran Thomas S. Kuhn Teori Revolusi
Paradigma. Islamadina Jurnal Pemikiran Islam, 166.
https:/ /doi.org/10.30595/islamadina.v0i0.6043

Kewilaa, D. M. (2023). Distribusi Pendapatan Nelayan Pancing Tonda Di Desa
Latuhalat Kecamatan Nusaniwe. Jurnal Jendela Ilmu, 4(2), 61-64.
https:/ /doi.org/10.34124 /ji.v4i2.155

khaerat, muhammad e. (2022). Ekonomi Makro Syariah.
https:/ /doi.org/10.31219/ osf.io/vbm7h

Khairunnisa, D. A., & Nofrianto, N. (2023). Pembiayaan Dan Keuangan Syariah:
Menopang UMKM Dalam Fase Pemulihan Perekonomian (Economic Recovery)
Indonesia. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 9(3), 3985.
https:/ /doi.org/10.29040/jiei.v9i3.9878

Kusdewanti, A. 1., & Hendrawaty, R. (2019). Memaknai Manajemen Bisnis Islami
Sebagai Kehidupan Yang Menghidupi. Imanensi Jurnal Ekonomi Manajemen Dan
Akuntansi Islam, 2(1), 32-50. https:/ /doi.org/10.34202 /imanensi.2.1.2014.32-50

Lubis, A. R, SP, A. F,, Imanda, A. P., Adipramana, D., & Firdaus, L. M. A. (2024).
Philosophy of Ownership in an Islamic Perspective: Between Wealth and Islamic
Obligations. Mimbar Pendidikan, 8(1), 18-24.
https:/ /doi.org/10.17509/ mimbardik.v8i1.67974

Marfuah, M., Ismail, P. H., & Salsabilla, S. (2022). Determinan Kinerja Bank Umum
Syariah Yang Diukur Dengan Maqashid Syariah Index. Telaah Bisnis, 23(1), 21.
https:/ /doi.org/10.35917/ tb.v23i1.244

Marzuki, M., & Marzuki, M. (2024). Aktualisasi Prinsip Keadilan Pada Akad
Murabahah Dalam Menetapkan Margin Keuntungan Di Lembaga Keuangan
Syariah. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 10(1), 709.
https:/ /doi.org/10.29040/jiei.v10i1.11936

Muftia, F. K., Silvia, A., Rahayu, S. R. S., & Chairani, Y. (2023). The Role of Islamic
Capital Market to Indonesia’s Economic Growth in 2011 - 2021. Ekspansi Jurnal
Ekonomi Keuangan Perbankan Dan Akuntansi, 15(1), 54-67.
https:/ /doi.org/10.35313 / ekspansi.v15i1.4684

Mubhibban, & Munir, M. M. (2023). Pemberdayaan Ekonomi Berlandaskan Maslahah
Dalam Hukum Islam. Jurnal Kajian Islam  Modern, 10(01), 34-45.
https:/ /doi.org/10.56406/jkim.v10i01.311

Nasution, A. W., & Majid, M. S. A. (2023). Inflasi Dan Stabilitas Ekonomi : Analisis
Perbandingan Perspektif Islam Dan Konvensional. Ekonomikawan Jurnal Ilmu
Ekonomi Dan Studi Pembangunan, 23(2).
https:/ /doi.org/10.30596 / ekonomikawan.v23i2.15902

Negara, M. A. P., & Muhlas, M. (2022). Reformulasi Konsep Tauhid: Studi Analisis
Pemikiran Hassan Hanafi. Islamadina Jurnal Pemikiran Islam, 23(2), 133.
https:/ /doi.org/10.30595/islamadina.v23i2.13415

Norrahman, R. A. (2023). Peran Fintech Dalam Transformasi Sektor Keuangan
Syariah. JBM, 1(2), 101-126. https:/ /doi.org/10.62421 /jibema.v1i2.11

Nurasiti, & Mursalin, H. (2023). Upaya Menumbuhkan Rasa Tanggung Jawab Dalam
Melestarikan Bumi Dengan Konsep Khalifatullah Fil Ardh. Mauriduna Journal of
Islamic Studies, 4(2), 175-182. https:/ /doi.org/10.37274 /mauriduna.v4i2.838



Desy Arum Sunarta, Nelia Syafriawati, Mukhtar Lutfi 74
Paradigma dan Karakteristik Sistem Ekonomi Islam: Sebuah Kajian Teoretis dan Filosofis

Nurrohman, D. (2013). Hakikat Dan Konstruksi Keilmuwan Ekonomi Islam. Epistemé
Jurnal Pengembangan IImu Keislaman, 7(2).
https:/ /doi.org/10.21274 / epis.2012.7.2.245-266

Nurviliza, O. (2024). Pengaruh Zakat Dalam Pertumbuhan Ekonomi Terhadap
Kesejahteraan Masyarakat: Analisis Implementasi Pada Lazismu.org. Ziswaf, 2(2),
163-180. https:/ /doi.org/10.69948 / ziswaf.21

Paizal, M., Srihani, S., & Perdana, W. (2023). Potret Dimensi Pengukuran Standar
Miskin Menurut Badan Pusat Statistik Dan Konsep Islam. Aksioreligia, 1(1), 21-34.
https:/ /doi.org/10.59996/ aksioreligia.v1il.76

Pratama, G., Yasin, M. M., Rokhmatulah, L., & Atikah, N. (2023). Penerapan Prinsip-
Prinsip Ekonomi Abu Yusuf Dalam Praktik Bisnis Dan Keuangan Modern. Jurnal
Multidisiplin Indonesia, 2(8), 1975-1983. https:/ /doi.org/10.58344 /jmi.v2i8.403

Prayoga, T. I, Isima, N., & Ibrahim, S. (2023). Potensi Sistem Hukum Ekonomi Syariah
Dalam Pencegahan Korupsi Wujudkan Integritas Sektor Ekonomi. Al- Agdu
Journal of Islamic Economics Law, 3(2), 135.
https:/ /doi.org/10.30984/ ajiel.v3i2.2850

Qoni’ah, R. (2022). Tantangan Dan Strategi Peningkatan Ekspor Produk Halal
Indonesia Di  Pasar  Global. Halal Research  Journal, 2(1).
https:/ /doi.org/10.12962/22759970.v2i1.246

Rahmah, Z. Z., Yuliani, Y., Mutfarida, B., Purnama, C., Fatmah, D., Rahmah, M.,
Hasani, S., & Rahmah, Y. (2024). Manajemen Pendapatan Nasional Dan
Kesejahteraan Dalam Perspektif Ekonomi Islam: Analisis Kritis. Jurnal Manajemen
Dan Bisnis Performa, 21(1), 32-44. https:/ /doi.org/10.29313 / performa.v21i1.3713

Rambe, K. F. (2024). Pentingnya Pendidikan Ekonomi Dalam Mempersiapkan
Generasi Muda Menghadapi Tantangan Ekonomi Global. Benefit, 2(2), 21-29.
https:/ /doi.org/10.37985/ benefit.v2i2.395

Rasidin, M., Busni, D., & Afrilia, K. (2023). Pendidikan Kewirausahaan Di Pondok
Pesantren Tarekat Idrisiyyah Di Tasikmalaya Jawa Barat. Andragogi Jurnal Diklat
Teknis Pendidikan Dan Keagamaan, 11(2), 191-202.
https:/ /doi.org/10.36052/andragogi.v11i2.319

Roikhani, M. J. (2022). Landasan Filosofi Ekonomi Islam. Syarikat Jurnal Rumpun
Ekonomi Syariah, 5(2), 192-197.
https:/ /doi.org/10.25299/ syarikat.2022.v0l5(2).9698

Rosyid, A., & Mubin, F. (2024). Pembelajaran Abad 21: Melihat Lebih Dekat Inovasi
Dan Implementasinya Dalam Konteks Pendidikan Indonesia. Tarbawi: Jurnal
Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 7(1), 1-12.
https:/ /doi.org/10.51476/ tarbawi.v7i1.586

Salam, S., Wulandari, D., Sari, D. P., [lham, R. A. R., & Masse, R. A. (2025). The Concept
of Property Ownership in the Qur'An. PJRS, 4(2), 202-216.
https:/ /doi.org/10.59001/ pjrs.v4i2.508

Salim, A. S., Purnamasari, A., & Nugraha, W. (2023). Pemikiran Ekonomi Taqiyuddin
an-Nabhani Tentang Kepemilikan Menurut Ekonomi Islam, Kapitalis Dan
Sosialis. Ekonomica Sharia Jurnal Pemikiran Dan Pengembangan Ekonomi Syariah, 8(2),
337-346. https:/ /doi.org/10.36908/ esha.v8i2.627

Santoso, I. R., Zulfikar, A. A., Handoko, L., Firmansyah, F., Muliadi, S., & Mualim.
(2022). The Impact of Government Policies and Regulations on the Development Islamic



75 HISAB: Jurnal Akuntansi Lembaga Keuangan Syariah
Vol. 1 (No. 1), 2025: 44-75
https:/ /journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/ view /14

Economics Distribution. 205. https:/ /doi.org/10.2991/aebmr.k.220107.010

Saputra, M., & Mirawati, M. (2023). Penerapan Kebijakan Fiskal Khalifah Ali Bin Abi
Thalib Dalam Pendistribusian Pendapatan Negara Di Indonesia. Al-Ittifaq Jurnal
Ekonomi Syariah, 3(2), 1. https:/ /doi.org/10.31958/ al-ittifaq.v3i2.10304

Sari, S. M., & Raharja, M. C. (2023). Inovasi Platform E-Commerce Dalam
Pengumpulan Zakat Dan Wakaf: Meningkatkan Aksesibilitas, Transparansi, Dan
Efisiensi Dalam Penggalangan Dana Sosial. Filantropi Jurnal Manajemen Zakat Dan
Wakaf, 4(2), 158-169. https:/ /doi.org/10.22515/ finalmazawa.v4i2.7604

Saumantri, T. (2023). Teologi Perdamaian Dan Kerukunan Antar Agama Dalam
Perspektif Asghar Ali Engineer. Jurnal Pemikiran Islam, 3(2), 92-110.
https:/ /doi.org/10.22373 /jpi.v3i2.19790

Sirajudin. (2019). Islam Dan Riset Akuntansi. Imanensi Jurnal Ekonomi Manajemen Dan
Akuntansi Islam, 4(1), 1-13. https:/ /doi.org/10.34202 /imanensi.4.1.2019.1-13

Siregar, R. S., & Matang, M. (2023). Indonesia Era Globalisasi: Peran Dan Tantangan
Generasi Kedua Digital Native. At-Tawasul, 2(2), 101-109.
https:/ /doi.org/10.51192/ja.v2i2.470

Syahputra, A., & Nurhayati, N. (2022). Signifikansi Metodologi Dalam Pengembangan
Sosial Ekonomi Islam. Saree, 4(1), 38-56. https:/ /doi.org/10.47766/ saree.v4il.777

Takhim, M., & Purwanto, H. (2018). Filsafat Imu Ekonomi Islam. Syariati, 4(01), 105-
114. https:/ /doi.org/10.32699/syariati.v4i01.1167

Umam, R. W, & Soleh, A. K. (2023). Hubungan Al-Ins Dan Al- Jinn Dalam Perspektif
Al-Qur’An. Ias, 6(1), 25. https:/ /doi.org/10.51900/ias.v6i1.19756

Wati, N., Rahmadita, A., & Mursyid. (2024). Rasionalitas Ekonomi Islam: Membangun
Keseimbangan Antara Tujuan Materi Dan Spiritual. Rayah Al-Islam, 8(4), 1761-
1771. https:/ /doi.org/10.37274 / rais.v8i4.1123

Wijayanti, R. A., Firmansyah, R. Z., Anwar, M. R., & Oktafia, R. (2024). Konsep
Kepemilikan Harta Dalam Islam. Jurnal Ekonomi Bisnis Dan Manajemen, 2(2), 67-
74. https:/ /doi.org/10.59024 /jise.v2i2.671



